त्याच्या गैरहजिरींत महाबोधि सभेचें काम अनवरत्न नांवाच्या एका सिंहली तरुण गृहस्थावर सोंपविण्यांत आलें होतें. हा गृहस्थ फार अव्यवस्थित होता, असें माइया ऐकण्यांत मागाहन आलें. परंतु त्या वेळीं त्याच्या स्वभावाची पारल होण्यास कांहीं साधन नन्हतें. भी सभागृहांत उतरलों. पण जेवणाखाणाची पंचाईत त्या दिवसापासूनच भासूं लागली. अनवरत्नानें माझी काळजी मुळींच लावून घेतली नाहीं. मलाहि या प्रसंगीं पूर्वीप्रमाणें माझें पुढें काय होईल, याची मुळींच पर्वा नव्हती. हिंदुस्तानी, संस्कृत आणि इंग्रजी या तीन भाषांचें व्यवहारापुरतें ज्ञान असल्यामुळें उत्तर हिंदुस्तानांत कोण-त्याहि ठिकाणीं प्रवास करण्याला मी तयार होतों, व भिक्षेवर निर्वाह करण्याची माझी तयारी असस्थामुळं मार्गोत पोटापाण्याची अडचण पडणार नाहीं, अशी माझी खात्री होती; आणि यदाकदाचित् उपासमारीची पाळी आली तरी ती सहन करण्यास मी सज्ज होतों. तेव्हां कलकत्त्यांतील श्रीमंत लोकांशीं याचना करण्याच्या भरीस न पडतां दुसऱ्या कीं तिसऱ्या दिवशीं कलकत्ता सोडून पायवारेनें मुंबईपर्यंत प्रवास करण्याचा मीं बेत केला. वार्टेत कोणी तरी तिकीट काहून दिल्यास आगगाडीनें प्रवास करावा, नाहीं तर पार्थी चालावें असा विचार होता. अमुकच ठिकाणीं आणि अमुक्याच दिवसांनीं पोंचावें असा निश्चय मुळींच नन्हता. जातां जातां लोकांच्या रीतिभाती आपणास समजान्या, आणि हिंदुस्तानाच्या निरनिराळ्या प्रांतांची माहिती व्हावी हाच हेतु होता.

कलकत्त्याला आन्यावर दुसऱ्याच दिवशीं स्वतःच्या हाताने एक झोळी व एक सखलादीचें मीठें चीवर मीं शिवृन तयार केलें; आणि माझीं सर्व पुस्तकें अनवरत्नाच्या स्वाधीन केलीं. त्यांत माझी गांवें सोडल्यापास्न लिहून ठेविलेली रोजनिशी होती. ती स्वतः कागदांत चांगली बांधून व मोहोर करून अनवरत्नाच्या स्वाधीन केली व नीट व्यवस्थेनें ठेवावी असें त्याला बजावृन सांगितलें. पण त्याच्या निष्काळजीपणानें तेवढी रोजनिशीच गहाळ झाली! (इतर पुस्तकांपैकीं बहुतेक पुस्तकें १९०७ सालीं धर्मपाल यानें माझीं मला परत दिलीं.) इतकी सर्व सिद्धता झाल्यावर एक-दोन दिवसांच्या आंतच सकाळीं सूर्योदयाच्या पूर्वी मीं कलकत्ता सोडला, व वाट विचारीत हावरा स्टेशनाय्येत आलों. तेथून बंगाल-नागपूर रेल्वेच्या बाजूनें मीं हलूहळू प्रवास केला. त्या दिवशीं माझ्या झोळींत घालून आणलेलीं केळीं आणि पाव यांवरच मीं निर्वाह केला. रात्री कोठें निजलों याची आठवण राहिली नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं आंदूल स्टेशनाजवळ पोंचलों. झोळींत कांहींच शिक्षक नसल्यामुळें जेवणखाणाची तरतृद पहिल्याने पहावयाची होती. महणून गांवांत गेलों.

तेथे शीतलप्रसाद नांवाचे उदार वकील रहातात असे मीं कोठेंसे ऐकिले होतें. कदाचित् आंदूल येथील स्टेशनमास्तरानें मला हें सांगितलें असावें. मी सकाळीं आठ वाजण्याच्या सुमारास गांवांत गेलों. शीतलप्रसाद आपल्या ओसरीवर कुळांशी संभाषण करीत बसले होते. मला कशाला आलां, असा त्यांनी हिंदी भाषेंत प्रश्न केत्यावर, केवळ जेवण्यासाठी असा मीं खांना जशब दिला. त्यांना ही थडाच वाटली असावी! कांहीं

द्रव्याची मदत पाहिजे की काय वगैरे प्रश्न त्यांनी विचारिलें, पण मला दुमरें तिमरें कांडी नको असून वेबळ एक जेवण पाहिजे, व माझ्या नियमाप्रमाणें तें बाग वाजण्याच्या आंत पाहिजे, असें मीं निश्चन सांगितलें. त्यांनी मोख्या आनंदानें जेवण देण्याचे कबूल केलें. ते म्हणाले, "एवंडेंच पाहिजे असेल तर येथून दुमरीकडें जाण्याची मुळींच गरज नाहीं. येथें स्वस्थ बसा. बारा वाजण्याच्या आंत तुम्हांला माझ्या शक्त्यनुसार भोजन देण्यांत येईल." त्यांच्या सांगण्याप्रमाणें मी आंदूल गांवांत दुमरीकडें न जातां तथेंच बसून राहिलों अकरा वाजण्याच्या सुमारास स्नानासाठीं मला त्यांनीं आपल्या नोकराबरोबर नवीन तथार केलेल्या चांगल्या तलावावर पाठवृत्र दिलें, व माझे स्नान आटोपल्याबरोबर स्वतः माझ्या जेवणाची व्यवस्था केली. बंगाली पद्धतीप्रमाणें पुष्कळशा भाज्या वगैरे पदार्थ होते. मोजनोत्तर त्यांनी मला कांडी द्रव्य घेतां की काय, असा पुनः प्रश्न केला. पण द्रव्य जवळ ठेवावयाचें नाहीं असा माझा निश्चय सांगृत व मोजनदान केल्याबह्ल त्यांचे आभार मानून मीं आंदूल स्टेशनाचा रस्ता घरिला.

आंदूलचा स्टेशनमास्तर व असिस्टंट स्टेशनमास्तर हे दोवहि खिस्ती गृहस्थ होते. परंतु त्यांनी मला फारच औदार्थाने बागविलें त्या दिवशी सकाळीच असिस्टंट स्टेशन-मास्तरचें आणि माझें संभाषण झालें होतें; तेव्हां मीं त्याला असा प्रका केला, कीं, एखाद्या गाडींत गाडींच्या डब्यांत बसून मला मिदनापुरपर्येत जातां येईल की काय १ तेव्हां तो म्हणाला, " तुम्ही वेसेंजर ट्रेनमधून गेलांत तरी मिदनापुरच्या म्टेशनावर कोणी विचार-णार नाहीं. माधु संन्यासी आहे असे म्हणून सोडून देतील. शिवाय आरण एकाद्या ओळखीच्या गार्डीला तुमच्यासबंधाने सांगृन टेवूं .'' पण तिकिटावांचून प्रवास करणें मला रास्त बाटलें नाही. मी त्याला म्हणालों, ''गाडनिं जर आपत्या डब्यांत बसून मला नेलें तरच मी जाईन, नाहीं तर साध्या वॅसेंजरच्या डब्यांतून मी तिकाट असल्याशिवाय जाणार नाहीं. " शेवटीं त्यानें माझें म्हणणें खुद्द स्टेशनमास्तराला कळिविलें. त्यानेंहि मज-विषयीं पुष्कळ सहानुभूति दाखिवली. का वसेंजर ट्रेन्मधून जानारे गार्ड लोक तुम्हांला आपल्या कपार्टमेंटमध्यें वेणार नाहींत, असें तो म्हणाला. त्याच दिवशीं दुपारी एक गुडस ट्रन आंदूल स्टेशनावरून मिदनापुरला जाणार होती. त्या ट्रेनचा गार्ड स्टेशनमास्तराच्या चांगल्या ओळरुीचा होता गुङ्म ट्रेन्मधून माझी जाण्याची तयारी असल्यास तो गार्ड मिदनापुरपर्यंत मला सुलरूप पोहोंचवील, असें स्टेशनमास्तर म्हणाला. मलाहि ही गोष्ट पसंत पडली, आणि मी त्या ट्रेनमधून मिदनापुराला आलों. त्या ट्रेनचा गार्ड देखील खिमीच होता असे बाटतें. बोहि माझ्याशीं अत्यंत स्नेहमावानें वागला. आपली बैठक त्यानें मला देऊन टाकली आणि स्वतः उभ्यानेंच प्रवास केला.

मिटनापुरला पोहोंचल्यानंतर स्टेशनावर रहात असलेल्या दोन-तीन दक्षिणी रेल्वे कार-कुनांची मीं गांठ घेतली; पण त्यांजकहून पुढच्या प्रवासाला मदत होण्याचे चिन्ह न दिमल्यामुळे स्टेशनावरून मिदनापुर शहरांत जाणाऱ्या रस्त्यावरून मी संथर्णे चालूं लागलों. शहराच्या जवळ पोहोंचल्यावर रस्त्याच्या डाव्या बाजूस एक गाडी उमी असलेली आढळली. तेथं दोन-तीन बंगाली ग्रहस्थ उमे होते. त्यांना शहरांत जाणारा रस्ता हाच कीं काय, असा मीं हिंदी भाषेंत प्रका केला. त्यांनी, हाच आहे, असे उत्तर दिल्या-वर मी पुढें चालूं लागलों. पण त्याबरोबर असलेला दुसरा ग्रहस्थ घाईवाईने मजजवळ येकन म्हणाला, "तुम्हांला संस्कृत भाषेंत बोलतां येतें काय ?" मी म्हणालों, "होय, संस्कृत भाषेंत मला चांगलें बोलतां येतें, व इंग्रजीहि मी बोलूं शकतों." तो म्हणाला, "ही जी आमची गाडी उभी आहे ती आमच्या राजेसाहेबांची होय. हे राजेसाहेब संस्कृताचे मोठे भोक्ते आहेत. त्यांनी संस्कृत भाषेंत एक ग्रंथ देखील लिहिला आहे." मी म्हणालों, "तुमच्या राजेसाहेबांशीं मला कांहीं कर्टव्य नाहीं. तथापि त्यांची इच्छाच असेल तर संस्कृत भाषेंत बोलण्याला माझी हरकत नाहीं."

इतक्यांत राजेसाहेब तेथें आले. हे जातीनें ब्राह्मण असून यांचें नांव कृष्णप्रसाद कीं दुसरें असेंच कांहीं तरी होतें. मिदनापुर जिल्ह्यांत यांची मोठी इस्टेट असून खुद्द मिदनापुर शहरांत एक मोठे घर (ज्याला बंगान्यांत कचेरी असे म्हणतात) होतें. थोडा वेळ संस्कृत भाषेत संभाषण झाल्यावर राजाने आपल्या गाडीतून आपल्या कचेरीत येण्याविषयी मला सांगितलें. परंतु मला पायींच चालत जाऊं द्या, असें मी म्हणालों. त्यांनीं विशेष आग्रह केला नाहीं. आपल्या बरोबर असलेल्या एका गृहस्थास माझ्या बरोबर ठेवन ते निघून गेले. रात्र झाल्यावर मी राजेसाहेबांच्या कचेरीत जाऊन पोहोंचलों. ते दुसऱ्या दिवशीं गांवाला जाणार होते, व त्यामुळें त्यांना त्याच रात्रीं पुष्कळ कामेंकाजें पहावयाचीं होती. त्यांची भेट न घेतां जवळच्या एका पडवींत माझें चीवर पसरून व त्याची दसरी बाजू पांचरून मी स्वस्थ शोंपीं गेलों. प्रवासानें थकून गेल्यामुळें मला गाढ शोंप लागली. अकरा वाजण्याच्या सुमारास घोष आडनांवाचे वकील मजपाशी आले, आणि त्यांनीं मला जागें केलें. रात्रीं फराळ करण्यासाठीं राजेसाहेबांनीं फार आग्रह केला पण दुपारीं बारा वाजल्यानंतर जेवीत नसतों असें सांगृन मीं त्यांचें समाधान केलें. दुसऱ्या दिवशीं आपल्याबरोबर आपल्या गांवीं यांवें, असा त्यांनीं फार आग्रह केला. परंतु माझा प्रवासाचा बेत आधींच ठरला असल्यामुळें त्यांच्या विनंतीला मान देतां आला नाहीं. आपल्या मंडळीला मांगून मला नागपुरवर्षेत तिकीट मिळावें अशी त्यांनीं व्यवस्था करून ते आपल्या गांवीं गेले. दुसऱ्या दिवशीं भी बोष वकील यांजकडे जेवलीं, व राजेसाहेबांच्या ओळ-खीच्या गृहस्थाबरोबर स्टेशनावर आलों. राजेसाहेबांनी आणि त्यांच्या मित्रानें जमविलेख्या वर्गणीत्न माञ्जें तिकीट घेण्यांत आलें, व शिष्ठक शहिलेल्या पैशांतून बाटेंत खाण्यासाठीं त्यानें मिठाई घेऊन दिली.

# नागपूर-मुंबईची धांवती भेट

दुसऱ्या दिवशीं दुपारीं नागपुरास पोहोंचटों. मिटाईवर क्षुधाशमन करण्यांत आल्यामुळें जेवणाची फिकीर नम्हतीच. परंतु रहावें कोटें व उद्यां कसें होईल याची तेवटी काळजी होती. तसाच स्टेशनावरून शहरांत गेलों. तेथें प्लेगाचा एकच कहर उड्डन गेला होता. लोक बरेंदारें टाकून बाहेर रहावयास गेले होते. तेव्हां आश्रयस्थान मिळणें फारच कठीण झालें. बिनये वाणी कीं असेच दुसरे दोघतिघे जण मला मेटले. ते आपसांत म्हणाले, "हे कोणी तरी आर्यसमाजिस्ट गहस्थ असावे! येथें यांच्या मतांशीं पटणारा गहस्थ कोणी दिसत नाहीं! माधवराव पाध्ये तेवढे यांचें स्वागत करतील." त्यांतील एक जण मजकडे बळून मला म्हणाला, "तुम्ही माधवराव पाध्ये वकील गांवाबाहेर रहावयास गेले आहेत तेथें जा; ते तुमची सर्व व्यवस्था करतील." मी पाध्ये वकील यांचा शोध करीत करीत संध्याकाळीं सहा वाजण्याच्या सुमारास त्यांच्या तंबूवर जाऊन पोहोंचलों. ते केस चालविण्यासाटीं बाहेरगांवीं गेले होते व रात्रीच्या गाडीनें परत येणार होते. मला त्यांच्या किनष्ठ बंधूनें 'त्यांच्याशीं काय काम आहे?' इत्यादि बरेच प्रश्न विचारले. पण सविस्तर उत्तर देण्याच्या मरीस न पडतां मीं थोडक्यांत त्यांना सांगितलें, कीं, "माझे विशेष काम कांहीं नाहीं. केवळ एक दिवस येथें आश्रय मिळावा व माधवरावांना मेटून जावें या-पटीकडे येथवर येण्याचा माझा दुसरा हेतु नाहीं." रात्रीं कांहीं खाण्याविषयीं मला त्यानें विचारलें पण मी रात्रीं जेवीत नसतों असें सांगून मी त्यांच्या तंबूत चीवराच्या श्रय्येवर स्वस्थ झोंपीं गेलों.

श्रीयुत पाध्ये वकील रात्रीच्याच गाडीनें आले. आल्यावर माझें वर्तमान त्यांना समज-लेंच असावें. पण त्यांनीं मला उठिविलें नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं ते जरा उशिराच उठलें, व तदनंतर माझी व त्यांची मेट झाली. मीं, आडग्डदा न ठेवितां, बौद्ध आहें वगैरे हकीगत त्यांना निवेदन केली. ते सुधारणेचे पुरस्कर्ते असल्यामुळें माझ्या धर्मीतराब्दल त्यांना वाईट बाटलें नाहीं. ते म्हणाले, "बुद्ध झाला तरी तो आमच्या प्राचीन महर्षीपंकीं एक, व त्याच्या मताला अनुसरस्यानें मनुष्य बाटतो असें मी मुळींच समजत नाहीं. मि. ओकाकुरा नांवाचे एक जपानी बौद्ध येथें आले होते व ते माझ्याच धरीं रहात असत. आतां तुम्ही उगाच इकडे तिकडे न फिरतां येथेंच स्वस्थ विश्रांति घ्या व जें कांहीं धर्मचिंतन कराव-यांचे असेल तें येथेंच करा."

कांहीं दिवस नागपुराला रहाणें मला इष्ट वाटलें. श्रीयुत वाध्ये यांनी माझ्यासाठीं एक लहानसा तंबू तयार करून दिला. खाली गवताचा बिछाना तयार करून त्यावर मी निजत असें. पाध्यांच्या तंबूरोजारीं आणखी दोन-चार बिन्हांडें होतीं. या सर्व मंडळींकडून मला थोडीथोडी मिक्षा मिळत असे. पाध्ये यांनीं एक उथळ मातीचें मांडें आणृत दिलें होतें, यांत मी जेवीत असें, व आंघोळीसाठीं आणि पाणी मरून ठेवण्यासाठीं दुसरा एक बडा होता. आंचवण्यासाठीं एक गाडों होतें. तात्पर्यः—

मृत्पात्रमात्रविभवश्चोरासंभोगचीवरः । निर्भयो विद्वरिष्यामि कदा कायमगोपयनु \* ।।

<sup>\*</sup> मातीचें पात्र एवढेंच माझें वैभव व चोराला वापरतां येणार नाहीं असें चीवर ( जवळ ठेवून ) मी देहाची परवा न करतां निर्भयपणें कधीं संचार करीन!

या शांतिदेवाचार्योच्या सदिच्छेचा त्या थोडक्या दिवसांत मीं चांगला अनुभव वेतला.

श्रीयुत पाध्ये आणि इतर मंडळी यांच्या तंबूपासून माश्री वस्त्रकुृदिका बन्याच अंतरावर होती. तेथें सापाची व इतर हिंस प्राण्यांची आणि चोरांची फार मीति होती, तथापि रात्रींबेगात्रीं मीं खुशाल इकडून तिकडे फिरत असें; गवतावर निजत असें. सरासरी आठवडा किंवा दींड आठवडा मीं येथें काढला. परंतु कायमची वस्ती करणें शक्य नव्हतें. श्रीयुत पाध्ये गांवांत रहावयास गेल्यावर या जंगलांत मला रहातां आलें नसतें. कां कीं रोज मिक्षेसाठीं चार-पांच मैल चालत जांवें यावें लगालें असतें. तेव्हां नागपुर सोडून मुंबईवरून बनारसपर्यंत आणि तेथून कुशिनारेला जांवें, असा मीं माइया मनाशीं बेत केला, आणि तो पाध्ये यांना कळिवला. त्यांचें म्हणणें असें होतें, कीं, नागपुरावरून मीं सरळ बनारसला जांवें. पण मी म्हणालों, " या वेळीं मला मुंबईची बाजू एकवार पहाव-याची आहे. मी पुण्याला होतों. परंतु मुंबई पाहिलेलां नाहीं. येथून जवळ उमरावती आहे ती देखील मला पहावीशी बाटते." पाध्यांनीं विशेष भवति न भवति करतां श्रीयुत गोविंद नारायण काणे, वकील (उमरावती) यांना माझ्यासंबंधानें पत्र लिहून मला दुसऱ्या दिवशीं उमरावतीचें तिकीट काढून दिलें.

मी उमरावतीस अपरात्रीं पोहोंचलों. एवढ्या रात्रीं श्रीयुत काणे यांना त्रास देऊं नये म्हणून स्टेशनांतील यर्ड कलास वेटिंग रूममध्यें फरव्यांवर झोंपी गेलों. त्यामुळें दुमन्या दिवशीं आमांशाचा विकार होऊन माझी प्रकृति एकाएकीं विघडली. सकाळीं काणे वकील यांच्या घराचा थांग लाविला. त्यांनीं माझें आगतस्वागत फार चांगलें केलें. एवढेंच नव्हें तर श्रीयुत दादासाहेब खापडें रे १ वगैरे गृहस्थांची त्यांनीं मला ओळख करून दिली. तथें बौद्ध धर्मासंबंधानें मीं एक व्याख्यान द्यांवें असा मंडळींचा आग्रह पहल्यामुळें मी 'बुद्धाचा मध्यम मार्ग 'या विषयावर तथील थिऑसिफ्डल् लॉजमध्यें व्याख्यान दिलें. श्रीयुत खापडें अध्यक्षस्थानीं होते. त्यांनीं बौद्ध धर्मावर अनुकृत्व टीका केली. एकंदरींत व्याख्यान सर्व मंडळीला आवडलें असावें. परंतु मराठींत बोलण्याचा माझा हा पहिलाच प्रसंग असल्याकारणानें मी व्याख्यान कसें वठेल या विवंचनेंत होतों.

श्रीयुत काणे यांनीं सर्वस्वीं माझा भार घेतला. तिकिटाचे पैसे त्यांनींच दिले किवा वर्गणीच्या रूपानें गोळा केले, याचा मला पत्ता लगाला नाहीं. मुंबईस श्रीयुत हरि सीताराम दीक्षिन, सॉलिसिटर, यांना आगाऊ पत्र लिहून त्यांनी माझ्या आगमनाचें वर्तमान कळविलें, व उमरावतीहून निषण्यापूर्वी तार देखील केली. एवढें करून देखील त्यांचें समाधान झालें नाहीं. ते म्हणाले, " जर तुमची हरकत नसेल तर तुमच्या कुटुंबासाठीं आणि मुलीसाठीं मी यथाशक्ति कोहीं स्कम्म पाठनीत जाईन." या त्यांच्या

औदार्याबद्दल मीं त्यांचे फार आभार मानले, पण देणगी घेण्याचें नाकारलें. " माझा मेहुणा डॉक्टर आहे व आपल्या बहिणीचा भार सहन करण्याला तो समर्थ आहे; तेन्हां आपण उगाच काळजी बाळगूं नका," असें सांगून मीं त्यांचें समाधान केलें.

सारा तीन की चार दिवस उमरावतीला माझा मुक्काम होता. तेथून मुंबईला आलों. दादर येथे गाडी बदलून मी परस्पर वांद्याला गेलों. श्रीयुत दीक्षित यांनी तेथे गाडी व एक माणूस स्टेशनावर पाठविला होता. त्याने मला त्यांच्या वरी नेलें. त्या दिवशीं दीक्षित यांच्या वरीं कांहीं विशेष कार्य होतें, किवा रिववार महणून कांहीं पाहुणेमंडळींस त्यांनीं जेवावयास बोलाविलें होतें याची मला आतां आठवण नाहीं. तेथें श्रीयुत दामोदर गणेश पाध्ये वगैरे मंडळी आली होती. वेदान्तावर त्यांचें व माझें बराच वेळ संभावण झालें. श्रीयुत दामोळकर आडनांवाचेहि एक गृहस्थ त्यांच्याकडे आले होते. त्यांनीं माझ्या धर्मोतराबद्दल पुष्टळ दुःख प्रदर्शित केलें. विशेषत: सारस्वत जातीला एक हुणार माणूस मुकला व सारस्वत जात त्याला मुकली, याबद्दल त्यांना अत्यंत वाईट वाटत होतें!

दीक्षितांनी दुसन्या दिवशीं मला आपस्याबरोबर मुंबईला नेलें, आणि एक भाड्याची गाडी करून देऊन त्यांच्या एका नातलगाबरोबर मुंबईतील कित्येक प्रेक्षणीय स्थळें दाखवून आणिलीं. यामुळें मला आणली वेळ घालविण्याचें कारण राहिलें नाहीं. त्याच दिवशीं रात्रीच्या गाडीनें भी बडोद्याला गेलों. श्रीसुत दीक्षित यांनी त्यांचे बडोद्याचे मित्र श्रीसुत रामचंद्र हरि गोखले यांना आगाऊच माझ्यासंबंधानें लिहिलें, व रात्री अकराच्या गाडीला स्टेशनावर येऊन तिकीट काहून देऊन मला गाडीत बसविलें.

दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं गाडीन्या वेळीं श्रीयुत गोखले बडोदा स्टेशनावर हजर होते. माइया पोषालावरून त्यांनीं मला ओळखलें व आपत्या गाडींत्न बरीं नेलें. त्यांच्या वरीं जेवणाखाण्याची सोय फार चांगली होती. पण एक दिवसापेक्षां जास्त तेथें मला रहावयाचें नव्हतें. तेव्हां मीं त्याच दिवशीं रात्रीच्या गाडीनें उज्जियनीला जाण्याचा वेत केला. गोखले यांनीं स्टेशनावर येऊन उज्जियनींचें तिकीट काहून दिलें; व आणली कांहीं स्पयेत मला देत होते परंत ते मीं स्वीकारले नाहींत.

उज्जिथिनीला या वेळीं प्लेग होता. आमचे जुने मित्र केळकर मास्तर वगैरे मंडळी गांवाबाहेर रहात असत. मीं त्यांचा कसाजसा पत्ता लाविला. माधव कॉलेजचे त्या वेळचे प्रिन्सिपॉल श्रीयुत ढेकणे यांच्या तंबूत किंवा श्रीयुत केळकर यांच्या झोंपडींत राहिलों याची बरोबर आठवण नाहीं. या सर्व मंडळींचे गुरु शीलनाथ नांवाचे एक वैरागी त्या वेळीं देवास येथे रहात असत. त्यांना अवस्थ मेटावें असा सर्व मंडळींचा आग्रह पडला. महणून उज्जिथिनीहून देवासपर्येत चोवीस मैलांचा रस्ता मी चालत गेलों. परंतु या ग्रॅंग्युएट मंडळींच्या महणण्याप्रमाणें उज्ज्वल धार्मिकणा या बुवामध्यें मला आढळला नाहीं!

एका लहानशा टेंकडीवर त्यांच्यासाटी एक गुहा तयार केली होती, व गुहेबाहेर एक भली मोटी धुनी घडाघड जळत होती. बुवाला नमस्कार न करतांच मी जवळ जाऊन बसलों ! हें खुद बुवांस व त्यांच्या शिष्यशाखेस आवडलें नसावें ! बुवाला कांहीं प्रश्न

२१. यांचे सबंघ नाव गणेश श्रीकृष्ण खापड़ें. वन्हाडातील एक नावाकलेले वकील, टिळकांचे अनुयायी, उत्तम वक्ते, आणि सामाजिक नि राजकं य कार्यकरें, या नान्याने त्या काळात त्यांची लोकमान्यांच्या खालोखाल राष्ट्रीय पुढान्यांत गणना होत असे.

विचारले. परंतु बुवाने त्यांचीं आडवींतिडवीं उत्तरें दिलीं! त्यावेळीं बुवाजी भांगेच्या तारेंत असावे असे वाटलें! त्या दिवशीं भी बरोबर दशम्या वगैरे वंऊन आलों होतों, ब बारा वाजण्यापूर्वी वाटेंत फराळ केलाच होता व रात्रीं तर जेवावयाचें नव्हतेंच. सरासरी सात वाजण्याच्या सुमारास शीलनाथाच्या शिष्यांनीं धुनीची पूजा वगैरे करून शंख वाजविला. या प्रसंगीं आरती वगैरे सर्व शीलनाथाच्याच नांवाच्या होत्या! शीलनाथ हाच देव आहे अशी त्यांच्या शिष्यशाखेची ठाम समजूत झाली असाबी असे टिसून आलें! कांहीं असी मला हा सगळा प्रकार फारसा आवडला नाहीं.

दुसऱ्या दिवशीं भाझी आणि श्रीयुत गंगाधरशास्त्री या ग्रहस्थांची गांठ पडली. हे देवासच्या इंग्रजी शाळेचे हेडमास्तर होते, व विद्याभिनृद्धीकडे ते विशेष लक्ष देत असत. त्यांची कशी व कीठें गांठ पडली हें स्मरत नाहीं. पण आपस्या घरीं जेवावयास यार्वे व माझ्या नियमाप्रमाणें बारा वाजण्याच्या आंत सर्व तयारी होईल असें त्यांनी आग्रहपूर्वक सांगितलें. त्या दिवशीं अकरा-साडेअकरा वाजतां मी त्यांच्या घरीं जेवलों, व दुपारीं त्यांच्या शाळेंत माझें एक व्याख्यान झालें. एकदरींत देवासच्या प्रवासांत शीलनाथाच्या मेटीपेक्षां गंगाधरशास्त्र्यांच्या मेटीचा लाभ मला विशेष वाटला.

देवासहून मी इंदुरास गेलों. हा बेत उज्जियनीलाच ठरला होता. श्रीयुत केळकर यांनी इंदूर येथील श्रीयुत केतकर हेडमास्तर यांस माइयासंबंधानें लिहिलेंच होतें त्याप्रमाणें त्यांनी मला एक दिवस ठेवून वेतलें आणि उज्जियनीचें तिकीट देऊन खाना केलें. ि केणो, श्रीयुत केळकर वगैरे गृहस्थांनी वर्गणी गोळा करून मला खारहेरीस खाना केलें. डॉ. वागळे यांच्याच वरीं जाऊन उतरलों. चार वर्षोनी आमची पुनः भेट झाल्यामुळें डॉ. वागळे यांच आनंद झाला. पण माझा संन्यासी वेश त्यांना विशेष आवष्टला नसावा. तथापि माइया आदरसत्कारांत कोणत्याहि तन्हेंने त्यांनी कमतरता पहूं दिली नाहीं. एक की दोन दिवस त्यांच्या वरीं राहून मी काशीस जाण्यास निवालों. त्या दिवशीं राजवाड्यांत जरुरीचें काम असल्यामुळें त्यांना स्टेशनावर येण्यास मवड नव्हती, म्हणून तिकीट काढून देण्यासाठीं त्यांनी आपल्या भाच्यास पाठविलें. त्यानें तिकीट माइया खाधीन केल्यावर आंजळभर रुग्ये पुढें केले. ते दहा होने की वीस होते हें मीं मुळींच विचारिलें नाहीं. मीं त्याला एवढेंच सांगितलें, की, तुमच्या या स्वयांना मला मुळींच शिवावयांचे नाहीं. तुम्ही ते वरत घेऊन जा, व आपल्या मामांच्या स्वार्धन करा.

काशीला सारनाथ येथे बीद्ध लोकांसाठी एक लहानसें वसितग्रह बांधलें आहे असें माझ्या ऐकण्यांत आलें होतें. त्याप्रमाणें कॅटोन्मेंटच्या स्टेशनावर उत्तरस्यावरोकर मीं त्या टिकाणचा रस्ता धरिला. तेथे सुमेधंकर नांवाचा श्रामणेर रहात होता. त्यानें मला जेवण वगैरे टिलें. पण हें वसितग्रह पुरें न झाल्यामुळें, तेथे माझ्या रहाण्याची सोय व्हावयाची नाहीं, असें तो म्हणाला. नेव्हां मी म्हणालों, " कुशिनारेला जाण्यास किती माडें पहतें व तें मला येथे कसें मिलेल ?" येथून कुशिनारेजवलच्या 'तहसील दौरिया' या स्टेशनाचें भाडें एक स्पया आणि काही आणे पडत होतें, तें सुमेधंकरानें आपल्या पदरचें

दिलें व तेथून माझी खानगी केली.

तहसील दौरियाला मी सकाळीं पोहोंचलों. तेथून कुश्तिनारा तेवीस मैल आहे. रस्ता सरळ आहे, परंतु वाटेंत जेवणाचें काय होईल याची थोडी काळजी होती. पण स्टेशनावर बस्त कांहीं अर्थ नाहीं असें जाणून मी तड़क चाल्यास सुरुवात केली. पांच-सहा मैल चालून गेल्यावर मध्यान्हसमय होत आला. तेव्हां तेथल्या गांवांत एका क्षत्रिय जातीच्या जमीनदाराच्या घरीं मी गेलों. त्यानें माझें चांगल्या रीतीनें आदरातिथ्य केलें. भोजनोत्तर मीं पुढचा रस्ता घरिला. रात्रीं वाटेंत एका लोहाराच्या घरीं निजलों व दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं कुश्तिगरेला जाऊन पोहोंचलों.

हें स्थान गोरखपुर जिल्ह्यांत कसया नांवाच्या तालुक्याच्या गांवापासून दोन मैलांवर आहे. सध्यां याला 'माथा कुवरका कोट ' असे म्हणतात. आसपासच्या अडाणी लोकांना येथील बुद्धाची मूर्ति पाहून मोठा चमत्कार वाटतो ! त्यासंबंधाचा त्यांना इतिहास बिलकुल माहीत नाहीं! मागें सांगितलेंच आहे, कीं, महावीर भिक्षुनें श्रीयुत खेजारी नांवाच्या ब्रह्मी त्यापान्याच्या मद्दीनें येथे एक धर्मशाळा बांधली आहे. महावीर भिक्षु याच धर्मशाळेंत रहात होता. त्याच्याबरोबर दुसरा एक उत्तरेकडील बुद्ध ब्राह्मण भिक्षु होऊन रहात असे. श्रीयुत खेजारी यानें एक ब्रह्मी गृहस्थ, भिक्षुची व धर्मशाळेची व्यवस्था पहाण्यासाठीं ठेविला होता. महावीर भिक्षुनें माझें स्वागत चांगलें केलें, व मला राहण्यासाठीं एक खोली दिनी. आठ-ांधरा दिवस मी त्या खोलीत होतों. परंतु माझ्या ध्यानसमाधीला तेथें कार अडथळा येऊं लागला.

माइया खोलाबोहर विश्वमित्र-मेनकेचें (रिवर्माकृत) एक चित्र टांगलें होतें. आस-पासच्या खेडेगांवांनील लोक धर्मशाळा पाहण्यासाठीं येत व या चित्राकडे पाहून खद्ख्दां हंमत. हंसत जाऊं नका, असें मीं पुष्कळ वेळां सांगितलें. परंतु रोज नवीं नवीं माणसें येऊं लागल्यामुळें त्याचा कांहीं परिणाम झाला नाहीं. तेव्हां मी महावीर मिक्षूला म्हणालों, "तुम्ही हें चित्र तेथून काढून टाकां किंवा निदान दुमऱ्या ठिकाणीं तरी तें लावा. म्हणजे मला त्यापासून त्राम होणार नाहीं." पण तें खेजारीच्या माणसानें लावलें असल्यामुळें महावीर मिक्षूला काढून टाकणें योग्य वाटेना! मीं तें उल्टें करून ठेवलें पण ब्रह्मी मनुष्यानें तें पुनः सुल्टें केलें! कुशिनारेला येण्याचा मुख्य उद्देश म्हटला म्हणजे मनःस्वास्थ्य संपादावें हा होता. पण या एका लहानशा चित्रानें त्याला अंतराय केला. आतां धर्मशाळा सोडिल्याशिवाय दुसरा मार्गच उरला नाहीं.

एके दिवशी महाबीर मिश्चूना व माझा यासंबंधानें बराच वादविवाद झाला, आणि या संघीचा फायदा घेऊन मीं धर्मशाळा सोडिली. बुद्धाच्या मंदिराच्या मागल्या बाजूस मोडक्या इमारतीवर वाढलेलें एक रानटी झाड होतें त्याच्याखालीं एक लहानशी जागा तयार करून मी तेथें राहूं लागलों. एकच दिवस कसया गांवीं जाऊन एका विकलाच्या घरीं जेवलों. एण दुसऱ्या दिवसापासून महावीर भिश्चू पात्रांतून माझी भिक्षा मी बसत होतों त्या ठिकाणी पाठवूं लागला. अर्थात् भिक्षा कशी मिळवाबी याची ददात राहिली नाहीं.

### झाडाखाळीं दोन-अडीच महिने

कशिनारेला मी १९०४ सालच्या जानुआरीच्या २५ तारखेला पोहाँचलाँ. एक-दोन आठवडे धर्मशाळेतील खोलींत घालविले व बाकी दोन-अडीच महिने त्या झाडाखाली गेले. माइया आयुष्यांील एकान्तवासांत घालविलेले हेच पहिले दिवस होत. भगवान बुद्धानें भयभैरवसूत्रांत सांगितलेल्या भयभैरवाचा मीं प्रथमतः याच ठिकाणीं अनुभव घेतला. या सूत्रांत बुद्ध भगवान् म्हणतो, "भिक्षुहो, मी चतुर्दशी, आमावास्या, पौर्णिमा आणि अष्टमी या दिवशीं ज्या स्थानीं भृतिपशाचादिकांचें फार भय आहे असें समजलें जात असे, त्या स्थानी जाऊन रहात असे. रात्री एखादा मीर झाडावरून वाळलेलें लांकूड खाळीं पाडीत असे. एखादें जनावर आसपास येत असे. किंवा वाऱ्यानें झाडाचीं पानें हाळत असत. अशा वेळीं माझ्या अंगांत भयाचा संचार होई. त्या वेळीं जर मी इकडून तिकडे फिरत असें, तर फिरत असतानाच त्या भयाचा नाश करीं. उमा असतां जर मटा भीति वाटली, तर उभा असतांच त्या भीतीचा नाश करीं, बसलों असतां ती मजपाशीं आल्यास तिचा मी बसलों असतांच नाश करीं, व अंथरुणावर पड़लों असतां मला भय बाटलें तर त्याचें मी त्याच स्थितींत दमन करीं. "या आणि दुसऱ्या पृष्कळ सूत्रांत सांगितलेल्या गोष्टींचा अनुभव वेण्यास मला येथें सवड सांपडली. रात्रीं मुंगसें किया लांडगे येऊन **झाडाच्या वाळ** केल्या पानांवरून घांवून जात, तेव्हां माझ्या अंगावर रोमांच उमा राही. क्या स्थितीत असतांना भीति बाटे त्या स्थितीत असतांनाच तिचै भी दमन करीं.

महावीर भिक्षुनें एक मला अंथरण्यासाठीं गालिचा दिला होता. एके दिवशीं माझ्या राहण्याच्या झाडाखालीं होतांत तो गालिचा पसरून मी निजलों होतों. मध्यरात्रीच्या सुमारास उठून शोचाला गेलों, व येऊन पहातों तो अंथरुणाच्या कडेवर एक लांकडा-सारखा पदार्थ दिसला. मला संशय आत्यामुळें मी चिटकी वाजविली. तेव्हां तेथें असलेला साप हळूहळू निधून गेला. त्या दिवसापास्त बुद्धमंदिराच्या बाहेर असलेल्या ओख्यावर मी निजं लागलों. हा ओटा जिमनीपास्त जरा उंच असल्याकारणानें साप वगैरे अंथरुणांत शिरण्याचा संभव जरा कमी होता. परंतु ओख्याला झाडाचा वगैरे आश्रय नमल्या-कारणानें रात्रीं माझें पांबरूण दंवानें मिजून जाई व ओख्याची जमीन चुनेगच्ची असल्यामुळें थंडीहि बरीच वाजे.

मूर्ति नांवाचा एक कबीरपंथी साधु जवळच्या खेडेगांवांत रहात होता. तो वारंवार मजपाशीं येऊन धर्मचर्चा करीत असे. मीहि त्याला बौद्धांच्या भावनांचे वगैरे प्रकार सांगत असे. एके दिवशीं रात्रीं माझ्या स्थानाहून दोन मैलांच्या अंतरावर असलेख्या एका समझानांत जाण्याचा आमहीं वेत केला, व त्याप्रमाणें ती सारी रात्र तेथें वालविली. कोलेहे लांडगे वगैरे प्राणी तर या समझानांत होतेच; पण त्याहिपेशां माणसांचे शरीरावयव, हाडें वगैरे इतस्तटः पसरले असल्यामुळे याला अधिक भयानक स्वरूप आलें होतें. तेथून नरकपाल वगैरे वरींच हाडें मीं गोळा करून आणिलीं, आणि त्यांच्यावर कांहीं दिवस

ध्यान चालविलें.

यापूर्वी रानावनांत्न एकटा फिरण्याची मला संवय नव्हती असें नाहीं. आमचा सांखवाळ गांव अद्यापि जंगलीच आहे. सूर्यास्त झाल्यावर वाषाच्या आरोळ्या वर्षोत्न पुष्कळ वेळां तेथें सध्यां देखील ऐकूं येत असतात. या गांवांत रात्रीं बेरात्रीं मी पुष्कळ वेळां फिरलों आहें रमशानभूमं कडून एकटा जाण्याला मला पर्वा वाटत नसे. पण त्या वेळीं मनोवृत्ति निराळी असे. सर्प, वाष, भूत, पिशाच किंवा चोर आला तरी त्याचा प्रतिकार करण्यास हातांत दांडकें आणि कोयता रहात असे; व वाषावर देखील हल्ला करण्याची माझी सतत तयारी असे. कुशिनारेचा प्रसंग याहून फार मिन्न होता. येथें लांडगे आणि कोव्हे इत्याटि बाह्य शत्रूंचा प्रतिकार केवळ वैराग्यानें आणि शांतीनें करावयाचा होता. तेव्हां रात्रीं लांडगा आला असें वाटल्यावर त्याचा प्रतिकार करण्यासाठीं मी धांवत नसें; माझ्या शर्ररानें हा प्राणी तृष्त होणार असला तर खुशाल होवो, असा संकल्प करून मी स्वस्थ ग्हात असें. तात्यर्थ, कुशिनारेच्या आसपास मला जो एक प्रकारचा धार्मिक अनुभव घेण्यास सांपडला तो अपूर्वच होता, असें म्हटलें पाहिजे.

१९०४ च्या एप्रिल महिन्यांत धर्मपाल जपान, अमेरिका वगैरे देश फिल्न कल-कत्त्याला आला, व तेथून काशीला येऊन तेथे एक औद्योगिक शाळा स्थापन करण्याचा त्यानें प्रयत्न चालविला. मला त्याजकडून एक-दोन पत्रें आली तेव्हां काशीला जाऊन त्याला मेटण्याचा माझा बेत ठरला. एप्रिल महिन्याच्या अखेरीस भी काशीस गेलों. तेथें बौद्ध धर्मशालेच्या जवळ एका वडाच्या झाडाखालीं मीं एकटोन आठवडे घालविले. धर्मपाल मला मेटण्यासाठीं शहरांतून आला होता. त्याच दिवशीं तेथें सारनाथाची जत्रा मर्गली होती. ज्या ठिकाणीं बौद्ध गुलंनीं उपदेश केला त्याच ठिकाणीं अशोक राजानें बांध-लेला एक मोटा स्तृप आहे. जत्रेला जमलेले पुष्कळ लोक ही जागा पाहण्यासाठीं आले. तेव्हां धर्मपाल मला म्हणाला, "या लोकांना या जागेची पूर्वापार माहिती नसावी; ती तुम्ही समजावृन सांगा." "यांत मला यश येणार नाहीं व विनाकारण त्रास मात्र होणार," असें मी म्हणालों. तथापि त्याचा फारच आग्रह पडला तेव्हां स्तूपाजवळील उंचवट्यावर चढून मी लोकांना उद्देशन बोलूं लागलों :—

"या स्तूपाचा इतिहास आपणांपैकीं बहुतेकांस माहीत नसेल. सार्वभीम अशोक राजानें हा स्तूप प्रथमतः बांधिला—" इत्यादि कथा सांगण्यास मीं आरंभ केला, पण मध्यंतरीच त्यांतील एकजण हिंदी भाषेंत म्हणाला, "काय हो, तुम्ही केवल गप्पा ठोकीत आहां ही तेल्याची लाट आहे, असें आम्ही सतत ऐकत आलों आहों!" एवढी मोठी तेल्याची लाट असणें शक्य नाहीं व त्याला इतिहासांत आधार नाहीं इत्यादि विचार प्रदर्शित करून त्या माणसाचें मन वळविण्याची मीं लटपट केली. तेल्हां त्याचा दुसरा सार्थी-दार चिद्वन म्हणाला, "काय तुम्ही सांगतां! आमचे बापदादे सांगत आले तें सर्व स्त्रोटें, व तुमचा तेवढा इतिहास मात्र खग! तेल्याचें ही लाट बनविली असून तिच्यावर तो उडी मार्रात असे. (कृद पडता था!)" झालें! माझें व्याख्यान येथेंच आटपलें!

श्रोतमंडळींत एकच हंशा पिकला, व माझा पराजय झाला, अशी सर्वोची खात्री झाली!

शेवटीं त्या मंडळींत इंजीनिअरचें काम करून पेन्यान चेतलेला एक ग्रहस्य होता तो धर्मपालास म्हणाला, "आमच्या लोकांना प्राचीन इतिहासाच्या गोष्टी सांगण्यांत अर्थ नाहीं. आपण अमेरिका, जपान वगैरे देश फिरून आलां आहां. तेथल्या लोकांबहल व उद्योगधंशांबहल कांहीं गोष्टी सांगाल तर त्याचा अल्पस्वल्प उपयोग होईल." धर्मपालानें बोल्ल्याचें कबूल केल्यावर त्या ग्रहस्थानें मातीच्या दिगावर चहुन प्रास्ताविक भाषणानें धर्मपालाची जमलेल्या लोकांस ओळल करून दिली. नंतर धर्मपालानें दिलेलें व्याख्यान त्यानें हिंदी भाषेत लोकांना समजावृन सांगितलें. पण त्याचा परिणाम व्हावा तसा झाला नसावा, अशी माशी समजूत आहे. तथापि गडबर न करता त्या लोकांनीं तें ऐकून वेतलें, हेंच मोठें भाग्य म्हटलें पाहिजे!

ज्यांत बौद्ध धर्माचा प्रसार झाला, ज्यांतील लोकांनी हिंदुस्तानाबाहेरील चीन वगैरे देशांत त्या धर्माची पताका फडकाविली, त्याच देशांतील लोकांने हें शोचनीय अज्ञान पाहून माझें मन अत्यंत उदासीन झालें. बौद्ध धर्माचें अज्ञान राहूं द्या; पण इतर सर्व बावरींत महाराष्ट्र किंवा बंगाल यांच्यापेक्षांहि काशी-कुशिनारा वगैरे प्रदेशांतील लोक फारच मागसलेले आहेत. काशी शहरांत जे कांहीं शास्त्रीपंडित असतील ते असोत. पण शहराबाहेर दोन अगर चार मैलांच्या अंतरावर पाहिलें असतां सर्व खेड्यापाड्यांतून भयंकर अज्ञान पसरलेलें दिसून येतें. या दहा बारा वर्षीत कांहीं सुधारणा झाली असल्यास नकळे. पण त्या वेळीं आमच्या प्रांतापेक्षां उत्तर हिंदुस्तानांतील लोक फारच मागसलेले होते, व मोठमोठ्या गांवांतून देखील प्राथमिक शिक्षणाची व्यवस्था झालेली नव्हती. खेड्यापाड्यांतील ब्राह्मण लोकांनाही लिहितांवाचतां येत नसे ! सही करितां येणें म्हणजे मोठी विद्या असें समजलें जात असे ! प्राचीन काळीं सर्व सुधारणांमध्यें अग्रणी असलेल्या या मध्यदेशाची अशी खेदजनक स्थिति पाहून कोणत्या देशहितेच्छूला कळवळा येणार नाहीं!

मी ज्या वडाच्या झाडाखाली रहात असें, तेथे जवळच एक जैन मंदिर आहे. त्याच्या बाहेर लांबलचक सोपे बांधलेले आहेत. रात्रीं मीत्या सोप्यांवर निजत असें. जैन मंदिराचा पुजारी तेथून कांहीं अंतरावर असलेत्या धर्मशाळेंत रहात होता; व जवळच्या गांबांतील एक मनुष्य आर्किऑलॉजिकल खात्यानें तेथील दगड वगैरे कोणी नेऊं नयेत म्हणून दरमहा चार कीं साडेचार सपये पगार देऊन ठेविला होता. तो कधीं कधीं मला म्हणत असे, कीं, त्या मंदिराच्या आसपास भयंकर मुतेंखेतें आहेत व सूर्यास्तानंतर तेथून जाण्याला लोक घावरत असतात त्या ठिकाणीं निजण्याचें सोहन धर्मशाळेंत निजावें असाहि त्यानें मला उपदेश केला, पण मीं तें ठिकाण सोडलें नाहीं.

उत्तर हिंदुस्तानांत उन्ह।ळा अत्यंत कडक असतो. एके दिवशीं दुपारीं मी त्या वडाच्या झाडाखाळी बसळों असतां मंदिराच्या पठीकडच्या बाजूला खोदण्याचें काम करणारा एक मजूर जैन धर्मशाळेवरून मातीच्या घड्यांत्न पाणी घेऊन चाळला होता. त्याला मीं माझ्या कमंडलूंत थोडें पाणी बाळण्यास सांगितळें. पण तो नम्रपणें म्हणाला,

"महाराज, आपण म्हणतां तसें करितां येत नाहीं." मला वाटलें, कीं, वाटॅत थोडें पाणी दिल्याबद्दल काम करणारे इतर गडीलोक त्याजवर रागावतील, म्हणून तो पाणी देत नसावा. तेव्हां मी म्हणालों, "मला पाणी दिल्यांनें तुझें जर कोणत्याहि प्रकारें नुकसान होत असेल तर तुं तें मला देऊं नकोस." तो, बडा खालीं ठेवून, माझ्या पायां पहून म्हणाला, "महाराज! ऑजलभर पाणी दिल्यांनें माझें नुकसान तें काय होणार? पण मी आतां खरें सांगतों, कीं, मी जातीचा चांभार आहें, आणि म्हणूनच आपल्यासारख्या उच्च वर्णोतील पुरुषाला पाणी देऊन मी पाप जोहूं इच्छीत नाहीं." मी म्हणालों, "रोहिदास हा देखील चांभारच होता, तरी त्याला सर्व जातींचे लोक मानीत असत. तशांत मी जातिभेद मानणारा मनुष्य नाहीं. तुझी जात कोण आहे, हें मी जाणूं इच्छीत नाहीं. केवळ मला पाणी पाहिजे आहे आणि तें तुं दिलेंस म्हणाजे पुरें आहे." या प्रकार त्याला मीं पुष्कळ उपदेश केला तेव्हां निरुत्तर होऊन पुनः एकवार पायां पहून तो म्हणाला, "आपण वाटेल तो उपदेश करा, किंवा आपणाला मी अपराधी वाटत असेल, तर माझा येथेंच गळा कापा. पण हें पाप मात्र मला करावयास सांगू नका!" शेवटीं उन्हांतून जैन धर्मशालेच्या बागेंतील विहिरीवर जाऊन मला तेथील पुजान्याकहून पाणी केणें भाग पहलें.

या एका गोष्टीवरून यूरोप, अमेरिका, वगैरे देशांतील हलस्या वर्गाची व इकडील महार, मांग वगैरे लोकांची रियति किती मिन्न आहे, व तिकडची सुधारणा इकडे आणा-वयास किती प्रयास करावे लगतील, हें सहज दिसून येण्यासारलें आहे. पश्चिमेकडील गरीब लोकांत आपण बगाच्या नियमाप्रमाणें नीच झालों आहों अशी मावना मुळींच नाहीं. समाजाच्या कृत्रिम रचनेमुळें आपण खालच्या दर्जाला पोहोंचलों आहों, व या रचनेंत फेंग्फार केल्यास आपली उन्नति खात्रीनें झाली पाहिजे, असा त्यांचा दृढ ग्रह आहे. परंतु आमच्या इकडील महार, मांग वगैरे लोकांना आपण ज्या स्थितींत जन्मलों, तीच स्थिति योग्य वाटत आहे, आणि एखादा सुधारणावादी सांपडला तर तो अधर्माचरण करतो अशीहि त्यांची वेडगळ समजूत होणें शक्य आहे. या लोकांत शिक्षणाचा प्रसार झाल्यावांचून हजारों वर्षांच्या संस्कारांनीं बनलेल्या त्यांच्या वेडगळ समजुतींवर हछा करूं पाहणें शहाणपणाचें नाहीं. सक्तीच्या शिक्षणासारखा कांहीं तरी प्रकार हिंदु-स्तानांत सुरू झाल्यावांचून मागासलेल्या लोकांच्या उन्नतीची आशा करणें व्यर्थ होय.

एक-दोन आठवडे त्या झाडाखालीं बालवून काशीच्या कॅटोन्मेंटमध्यें धर्मपाल ज्या बंगल्यांत रहात होता तेथें मी रहावयास गेलों. तेथेंहि मीं दोन आठवडे घालविले, व जून महिन्याच्या आरंभीं धर्मपालच्या सांगण्याप्रमाणें मी बुद्धगयेस रहावयास गेलों. तेथें रहाणारा एम्. पी. सुमंगल नांवाचा भिक्षु कोठें दुसरीकडे गेला होता. धर्मपालाला त्याच्या खासगी वर्तनाचा संशय आल्यावरून त्याला तेथून काढण्यांत आलें होतें, व एका सिंहली

उपासकाच्या स्वाधीन तेथील व्यवस्था केली होती. मला त्या उपासकानें फार चांगल्या रीतीनें वागविलें. धर्नपाल महिन्याला येणाऱ्या खर्चासाठीं पैसे परस्पर त्या उपासकापाशीं पाठवीत असे; व तोच सारा हिशेब पहात असे. मला कोणत्याहि प्रकारें जेवणाखाण्याची व्यवस्था पहावी लागत नसे. जेवण झाल्यावर तीन वाजण्याच्या सुमाराला मी नैरंजरा नदीच्या वाळवंटांत एखाद्या शाहाखालीं बसत असें व बौद्धप्रंथांत सांगितलेले ध्यान-भावनादिक प्रकार करीत असें.

आतां येथें या स्थळाची थोडी माहिती देणें अप्रस्तुत होणार नाहीं. बुद्ध भगवन्तानें बोधि स्ट्यावस्थेत<sup>२२</sup> असतांना बुद्धगयेच्या आमपास सहा वर्षेपर्येत घोर तपश्चर्या केठी-मुगाच्या किंवा कुळिथाच्या काढ्य वर त्याने पुष्कळ दिवस काढले, उपोष्पी केली, सर्व कांहीं केलें; पण निर्वाणाचा छ।म होईना. तेव्हां देहदंडनाचा मार्ग सोडून देऊन तो हळूहळू आहार प्रहण करूं लागला. पण त्यायोगे त्याच्यावरोवर जे पांच भिक्षु रहात अमत त्यांना अत्यंत वाईट बाटलें, व आम्ही ज्याला गुरुममान मानीत होतों, तो हा गीतम ढोंगी निघाला असें म्हणून बुद्धगुरूला सोडून ते वाराणसीला निघून गेले. तेव्हां आमचा बोधिसत्व तथेंच राहिला. आणि देहाला लागणारें अन्न ग्रहण करून त्यानें आपलें धर्मचितन पुढें चालविलें. वैशाखी पौर्णिमेच्या दिवशीं सुजाता नांवाच्या क्षत्रिय-कन्येनें दिलेली दुधाची खीर ग्रहण करून रात्रीसमयीं बुद्धगयेच्या मंदिराला टेकून असलेल्या पिंकाच्या झाडाम्वाठी\* येऊन तो ध्यानस्थ बमला. त्या रात्रीं बोधिसत्त्वाला तत्त्वज्ञानाचा पूर्ण बोध झाला, आणि माराच्या सर्व सैन्याचा पराभव करून पहांट होण्यापूर्वी तो मंबुद्ध झाला. प्रंथांतरी बोधिसस्वाच्या माराबरोबर झालेल्या युद्धाचें सुरस वर्णन केलें आहे. तें क्सेंहि असो; पण बुद्धगुरूच्या परिनिर्वाणानंतर या स्थळाला फारच महत्त्व आलें असावें. अनेक राजांनीं आणि श्रीमंत लोकांनीं येथे पुष्कळ मंदिरें, स्तूप आणि विहार बांधिले होते. यांपैकीं मुख्य मंदिर सोडून बहुनेक सर्व इमारती जिमनीच्या उदरांत गडप होऊन गेल्या आहेत. इ. स. पांचव्या शतकांत सिंहलद्वीपांतील प्रसिद्ध महानाम राजानें येथे एक मोठा विहार बांधून त्याच्या आंतल्या बाजूम सोन्याचे नकशीकाम केलें होतें, व त्यांत मीत्यें आणि माणकें बमविलीं होतीं, अशी आख्यायिका आहे. या विहार।ची जागा अद्यापि दाखविण्यांत येते. पण तेथे मातीच्या दिगावांचून दुसरें कांहीं दिसून येत नाहीं.

बुद्धगायेंतील मंदिराची दुईशा

मुख्य मंदिराचीहि हीव स्थिति होत चाळळी होती. मंदिरावर वडाचीं वगैरे झाडें वाहून शिलराचा एक भाग कोमळून पडळा होता, व आसपासचें पटांगण बुजत जाळन मंदिर पृथ्वीच्या पोटांत छुत होण्याच्या बेतांत होतें. परंतु १८७६ साळीं हिंवाळ्यांत ब्रह्मदेशाच्या मिंटो मिन् राजानें मंदिराच्या दुरुस्तीसाठीं तीन ब्रह्मी अधिकाऱ्यांचें एक मंडळ बुद्धगयेळा पाठविळें. त्या मंडळानें तेथीळ महंताच्या विचारानें या मंदिराची डागडुजी करण्यास आरंभ केळा. परंतु ब्रिटिश सरकारळा ही गोष्ट आवडळी नाहीं! ब्रह्मदेशाचा राजा पुष्कळ पैसा खर्च करून विळक्षण फेरफार करीळ अशी सरकारळा भीति पडळी, व सरकारनें मिंटो मिन् राजानें पाठविळेल्या मंडळाळा या कामीं हरकत केळी. पुढें दोनही दरबारांमध्ये पत्रव्यवहार होऊन असा ठराव झाळा, कीं, ब्रिटिश सरकारनेंच मूळच्या कळेचा विघाड न होऊं देतां मंदिराची डागडुजी करावी, व त्या कामीं येणारा खर्च ब्रह्मदेशाच्या राजानें द्यावा! त्याप्रमाणें एका इंग्रजी इंजिनिअरच्या देखरेलीत्वाळीं या मंदिराची डागडुजी करण्यांत आळी. याच प्रसंगीं सरकारानें डॉ. राजेंद्रळाळ मित्र यांजकडून बुद्धगयेची समग्र माहिती गोळा करून ती पुस्तकरूपानें प्रसिद्ध करविळी; आणि तेथीळ मूर्तीची आणि इतर प्राचीन वस्त्ची देखरेख पहाण्यासाठीं आपस्यातफें एक कामगार (custodian) नेमळा.

मिंदो मिन् राजानें एक लहानशी धर्मशाळा (Rest-house) बांधून तेथें आपत्या तर्फें दोनतीन ब्रह्मी भिक्षु ठेवले होते, व बुद्धपूजेसाठीं जडजवाहिरांचीं पुष्कळ उपकरणें ब्रह्मदेशाहून पाठविलीं होतीं. येथील महंताचा मंदिराच्या जमिनीवर ताबा होता; तथापि त्याचें व ब्रह्मी भिक्षूंचें कधीं वांकडें आलें नाहीं. इंग्रज सरकारानें १८८६ च्या जानुआरींत थिंबा राजाला पदच्युत करून ब्रह्मदेश हिंदी साम्राज्याला जोडला; त्या वेळीं बुद्धगयेचे भिक्षु निराश्रित होऊन निरुपायानें स्वदेशीं गेले, व मिंदो मिन् राजाकडून आलेलीं जवाहिरांचों मांडींकुंडी महंताच्या ताब्यांत गेलीं, तीं अद्यापि त्याजगशींच आहेत. तेव्हांपासून महंताला त्या ओसाड मंदिराची किंमत दिसून आली, व त्याच्यावर आवलें स्वामित्व अधिकाधिक मिळविण्यास त्यानें सुरुवात केली.

१८९१ सालीं धर्मपाल कर्नल ऑलकॉट यांजबरोबर सीलोनहून बौद्ध क्षेत्राची यात्रा करण्यासाठीं आला. गयेच्या मंदिराची दुर्दशा पाहून त्याचें मन अत्यंत उद्विग्न झालें. भिक्षु किंवा अन्य कोणी बौद्ध मंदिराची काळजी घेण्यास नसस्यामुळें पटांगणांत जंगल माजत चाललें होतें, आणि गांवच्या लोकांची शौचिविधि करण्याची हीच जागा झाली होती! लहान पोरें मंदिरात शिलन बुद्धाच्या मूर्तीच्या चौयज्यावर यथेच्छ खेळत असत, व दगढ फेक्नून तथल्या कामाची नासाडी करीत असत. महंतानें नांवाला एक शिपाई ठेविला होता. परंतु तो मंदिराच्या रक्षणाच्या बावतींत मुर्ळीच लक्ष्य बालीत नसे! केवळ बौद्ध यात्रेकलंनीं बुद्धाच्या मूर्तीपुढें ठेवलेल्या वस्त्ंकडे त्याचें विशेष लक्ष्य असे! ही सर्व दुर्दशा

२२. "बोधि" म्हणजे मनुष्याच्या उद्धाराचे ज्ञान; आणि ते मिळविण्याचा प्रयत्न करणारा प्राणी [ सत्व ] तो 'बोधिसत्त्व '. गौतमाळा त्याच्या जन्मापासून त्यास संबोधीज्ञान होईपर्येत, हे विशेषण ळावीत असावे.

<sup>\*</sup> ज्या झाडाखालीं बुद्ध बसला होता तें झाड एका दुष्ट राजानें तोडून टाक्लें, अशी बदंता आहे, पण आतां त्याच जागीं उगवलेलें त्याच झाडार्चे रोप आहे.

पाहून धर्मपालाचे चित्त या बौद्धांच्या अत्यंत पवित्र स्थानाकडे वेघलें गेलें, आणि परत स्वदेशीं जाऊन या मंदिराच्या ऊर्जितावस्थेसाठीं त्यानें एक सभा स्थापन केली. तिचेंच नांव 'महाबोधि सभा '.

१८९३ सालीं धर्मपाल महाबोधि समेचा सेकेटरी या नात्यानें अमेरिकेंत शिकागो येथें भरलेक्या परिवदेस हजर राहिला. त्यामुळे युरोपियन आणि हिंदी लोकांत त्याचें बरेंच बजन बाढलें अमेरिकेहून परत येतांना तो जपानला आला; व तेथून एका प्राचीन मंदिरांन्त त्यानें एक उन्हृष्ट बुद्धमूर्ति आणली. ही बुद्धगया येथील मंदिराच्या वरच्या मजस्यावर स्थापित कराती, असा त्यांचा इरादा होता. परंतु महंताला ही गोष्ट कळून आली, आगि त्यानें फार विरोध मांडला. ही बुद्धाची मूर्ति गया शहरांत वर्ष सत्या वर्ष पडून राहिली होती. शेवटीं धर्मपालानें एके दिवशीं पहांटेला ती तेयून बुद्धगयेला नेऊन वरच्या मजल्यावर स्थापिली, व दोषां भिक्षूना घेऊन पूजेला सुख्वात केली. हें वर्तमान महंताला समजतांच त्यानें आपल्या शिष्यांना पाठवून मोठा दंगा केला, व ती मूर्ति तेथून उचलून बाहेर पटांगणांत आणून टाकली! त्या वेळेला बुद्धगयेलाच नव्हे तर खुद्द गया शहरांतिह फार गडवड उडाली गयेचे मंजेस्ट्रेट मि. मॅक्फर्सन यांनीं धर्मपालाच्या आणि मूर्तीच्या रक्षणासाठीं पोलीस पाठविले.

## धर्माकरितां कोर्टकचेऱ्या

या सगळ्या गडबडींत धर्मपालाच्या कांहीं मित्रांनी महंतावर फिर्याद करावी, अशी सल्ला दिली. परंतु सीलोनमधील माझे गुरु श्री. सुमंगलाचार्य ( महाबोधि सभेचे अध्यक्ष ) वगैरे विचारी माणसें खटला करण्याच्या विरुद्ध होतीं. तरी त्यांनी चौकशी करण्यासाठीं एक सिंहली बॅरिस्टर सीलोनहन गयेला पाठविला. स्याचेंहि मत खटस्यांत पडूं नये असेंच होतें. तथापि धर्मगलानें आपत्या हिंदी आणि इंग्रजी मित्रांच्या धीरावर महंतावर फिर्याद ठोकिली. महंत फारच श्रीमंत असल्याकारणानें त्यानें सुप्रसिद्ध वॅ. मनमोहन घोष यांस आपस्या तफें विकली करण्यास मुद्दाम कलकत्त्याहून आणिलें. पण रोवटीं मॅक्फर्भन्-साहेबांनी बौद्धांचे हक्क खरे उरवृत महंताच्या चार शिष्यांना शिक्षा ठोठावल्या. तेथून महंतानें डि. जज्जाकडे अपील केलें. त्यांत कांहीं शिक्षा कायम होऊन कांहींत थोडा फेरफार करण्यांत आला. तेथून मनमोहन घोष यांनीं हा खटला कलकत्ता हायकोर्टाकडे नेला, आणि कलकत्याच्या देशी आणि इंग्रजी पत्रांतून फार चळवळ केली. बुद्धगयेच्या मॅजिम्ट्रेटानें आणि बज्जानें दिलेखा निकालानें जवळजवळ हिंदुधर्मावर धालाच येऊं पहात आहे अशा प्रकारनें घोरण बॅ. घोषांनी घरिलें! त्या वेळीं बौद्धधर्मासंबंधानें लोकांत विलक्षण समजुती प्रचलित असल्यामुळे, धर्मपालाविषथीं तिरस्कारबुद्धि उत्पन्न होण्यास अवकाश लागला नाहीं. शेवटी हायकोटींतील खटला जस्टिस बानर्जी आणि चीफ जिस्टम यांजममोर आला. त्यांनी आपल्या निकालांत बौद्धांचा बुद्धगयेच्या मंदिरांत पूजा वगैरे करण्याचा हक्क अवाधित चालला आहे ही गोष्ट कबूल केली; पण महंताच्या संमतीशिवाय नवीन मूर्ति तेथें स्थापन करण्यास बौद्ध छोकांस अधिकार नाहीं, असें म्हणून वालच्या कोर्टोनी दिलेला निकाल फिरवून टाकला, व महंदाच्या शिष्यांना दोष-मक्त केर्छे!

या खटस्यांत धर्मपालाला अतोनात कर्च आला. महाधोधि समेनें जमिनेला तीस चर्ळास हजारांचा फंड या खटस्यापायीं गमावला. स्यामुळें सीलोन दगैरे देशांतील बौद्ध लोकांचें मन धर्मपालाविषयीं अस्यंत कलुषित झालें. महाबोधीच्या कामासाठीं सीलोनांतृत पैसे मिळण्यास त्याला मारामार पहूं लागली. ब्रह्मी लोकांची मात्र त्याच्यावरची अद्धा कमी झाली नाहीं. या खटस्यानंतर देखील त्यांनीं त्यास बरीच मदत केली. इकड़े महंताचीहि धर्मपालावर अत्यंत वक्रदृष्टि झाली. नवीन धर्मशाळा बांधण्यासाठीं त्यानें धमगालाला कांहीं जमीन देण्याचें कबूल केलें होतें. विक्रीचा कागद देखील झाला होता. पण पहिल्यानें धर्मणल आपणास विरोध करूं पहात आहे अद्या गुणगुण महंताच्या कानीं आस्यावरीवर त्यानें तो कागद रिजस्टर होऊं दिला नाहीं. नंतर हा विरोध वाढत जाऊन त्याचे पर्यवसान वर सांगितलेख्या खटस्यांत झालें.

आनां या बुद्धगयेच्या शैव महंताला बीद्धांच्या मंदिराचा हक्क मिळाला कसा, यानंबंध ने चार शब्द सांगणे गैरवाजवी होणार नाहीं. शहाजहान बादशहा गादीवर येण्यापूर्वी पंजाबांत राहणारा गिरी नांबाच्या शैव पंथांतील एक संन्यासी येऊन या मंदिरा-बाळ गहिला. त्या वेळी या प्रदेशांत माणसांची वस्ती नसे. आसपासचे विहार आणि इतर इमारती में इन पहुन त्यांजवर भयंकर जंगल वाढलें होतें. त्यांत साप तर असतच्, पग वाबासारखे हिस प्राणीहि रहात असत, असे म्हणतात. त्या संन्याशाने या निर्जन प्रदेशांत नदीच्या कांठीं आपनी झोंपडी बांघली. हळूहळू त्याची कीर्ति आसपासच्या गावांत पसरून त्याला बरीच मोठी शिष्यशाखा मिळाली. त्याचा एक शिष्य शहाजहानाच्या दरबारांत होता. त्याच्या वजनामुळे या संन्याशाला मंदिराजवळ असलेले दोन गांव बक्षिस मिळाले. तेव्हांपासून त्या संन्याशाच्या मुख्य चेल्याला महंत असे म्हणूं लागले. मंदिराच्या आसपास मण्डून पडलेल्या इमार्ग्तीच्या विटांनी आणि दगडांनी महंतानें आक्गासाठीं आणि आपत्या शिष्यांसाठी एक मोठा मठ बांधिला. मंदिराच्या सभीवती अशोक राजाने कोरीव स्तंभाचे जे कुंपण केलें होतें, त्यांतील बहनेक खांब महंतानें आपस्या मठाच्या उपयोगांत आणलें: आणि बुद्धाच्या कित्येक मूर्ति उलटीं तोंडें करून मटाच्या व मठाच्या बाहेर असलेल्या भिंनीत बसवून दिल्या ! लॉर्ड कर्झन यांनी प्राणवस्तुरक्षणाचा एक कायदा पास करून महंताला अशोकाचे स्तंभ पुनः जाग्यावर ठेवण्यास भाग पाडलें. परंतु बुद्धाच्या आणि बोधिमत्त्वाच्या किरयेक मूर्ति महंताच्या मुठाच्या मिनींत अद्यापि गडप हं।ऊन बसस्या आहेत ! कालचकाचा फेरा किती विलक्षण आहे याची प्रतीति या ठिकाणीं उत्तम येते !!

याप्रमाणे या स्थळावर महंताचा हक्क स्थापित झाल्यामुळे येथील परिभ्थिति फारच विरुक्षण बनली आहे. बौद्ध लोक सरकारच्या मदतीनें आपले हक्क हिरावृन वेतील अशी

भीति वाटत असल्यामळें तो बौद्धांविषयीं नेहमीं साशंकित असतो. सरकारहि या बाबतीत हात घालूं इच्छीत नाहीं, व निश्चित असें कांहींच घोरण ठेवीत नाहीं! बौद्ध लोक बुद्धाच्या मूर्तीची पूजा करीत असतात; म्हणून महंतानें त्या मूर्तीला एक भला मोठा त्रिपंड लावून विष्णचा नववा अवतार बनविलें ! व त्यांची श्रतिसमृतिप्राणोक्त पूजा करण्यासाठीं एका ब्राह्मणाची नेमणूक केटी! येणेंकरून आपण बौद्ध लोकांना आंत शिरण्याची मनाई करूं असें महंताला वाटत होतें. पण सरकारनें हा त्याचा कावा चालूं न देतां बौद्धांसाठीं मंदिर खुलें ठेवण्यास भाग पाडलें ! परंतु महंताची त्रिपुंड लावण्याची वहिवार तशीच कायम ठेविली ! बुद्ध संन्यासी होता, व तो गंधमालादिक धारण करीत नसे. तेव्हां मुर्तीला त्रिपंड लावलेला पाइन बौद्ध लोकांना फार वाईट वाटतें. महंतालाहि आफ्टा मनोरथ पूर्णपणे सिद्धीला गेला नाहीं म्हणून दुःख होतें; व सरकारलाहि कधीं या पक्षाकडून आणि कधीं त्या पक्षाकडून टीकेचा किंवा दुसऱ्या कोणत्या तरी प्रकारें उपसर्ग पोंचतो. सरकारवर चिड्डन जाऊन महंतानें ब्रह्मी विश्रांतियह आपत्या ताब्यांत देण्याविषयीं स्टेट सेक्रेटरीवर व धर्मपालावर फिर्याद केली होती. तसेंच धर्मपालहि महंताला बुद्धाच्या मुर्तीला तिलक वगैरे लावण्याची परवानगी दिल्याबद्दल सरकारावर वर्तमानपत्रांतून कडक टीका करीत असतो. सारांश, या ठिकाणीं महंत, बौद्ध आणि सरकार या तिघांच्या सत्तेचें मिश्रण झालें असल्यामुळें बुद्धाच्या वेळी आणि तदनंतर कांहीं शतकें नांदत असलेली शांतता आजला नांदणें शक्य नाहीं !

महंताला भेटण्यासाठीं मी एक-दोन वेळां गेलों. त्यानें माझें आगतस्वागत फार चांगलें केलें. मला रोज शिधासामग्री पाठवीत जाईन, असेंहि तो म्हणाला. परंतु त्याच्या देणगीची मुळा गरज नव्हती. मी स्याळा म्हणाळो, 'आयस्या या देणगीबद्दल मी फार आभारी आहें. पण तिचा मला सध्यां उपयोग नाहीं. या गांवांतील लोक फार अडाणी आहेत. आणि त्यांच्या शिक्षणासाठी धर्मगृह या नात्याने मदत करणे आपले कर्तव्य आहे. राजेरजवाड्यांनी ज्या आपत्याला मोटमोठ्या देणग्या दिल्या आहेत, त्या केवळ याचकांना तृप्त करण्यासाठीं नसून देशांत विद्येचा आणि ज्ञानाचा प्रसार व्हावा म्हणून दिल्या आहेत. जपानांतील बौद्ध भिक्षु विद्येच्या प्रसारार्थ फार मेहनत करीत आहेत. ' सिंगानजी ' नांबाच्या बौद्ध पंथाच्या धर्माधिकाऱ्याने खुद्द आपल्या मुलाला ज्ञानार्जनासाठी विलायतेस पाठिवर्ले आहे. परंतु आक्ले शिष्य गृहत्याम करून संन्यासी होऊन शेतीभातीकडे पाहण्याशिवाय दुसरें कांहीं काम करीत असल्याचें दिसत नाहीं ! तें असूं दाः; परंतु खुद्द या आपल्या रहाण्याच्या ठिकाणीं गरीब लोकांसाठीं एक हिंदी शाळा देखील नाहीं ! ही स्थिति शोचनीय नाहीं काय ! जपान, यूरोप, अमेरिका वगैरे देशांतून श्रीमंत लोक हैं स्थळ पहाण्यास आले असतां येथील मुर्ले त्यांच्यापुढें हात पसरतात. आणि पोटावर हात मारून त्यांच्या पायां पडतात! त्यांच्या गाडीसमीर छोटांगणेहि घाछतात! हा प्रकार आम्हां हिंदी लोकांना अत्यंत लज्जास्पद वाटला पाहिजे ! विरोषतः आफा येथे मुख्य म्हणवितां त्या अर्थी या मुलांच्या वर्तनाची पुष्कळशी जबाबदारी आपणावर पडते, हें लक्ष्यांत ठेविलें पाहिजे. "

अशा अर्थाचें बराच वेळ बोलों झालें. परंतु महंताला त्यामुळें वाईट न वाटतां त्यानें आपली अनुमितच प्रदर्शित केली. आपण एचादी शाळा काढण्याम मदत करीन; निदान यासंबंधीं कांहीं विचार करीन, असें तो म्हणाला. परंतु महिनाभर त्यानें मला होय किंवा नाहीं हैं कळिविलें नाहीं तेव्हां बोस नांवाचे एक सरकारी कस्टोडिअन् त्या वेळीं तेथें होते त्यांस महंतागशीं या बाबतींत मीं चौकशी करण्यास सांगितलें. चौकशा अंतीं त्यांनीं मला खुलासा दिला तो असा :—

" येथी उलोकांसाठीं शाळा उचडणें महंताला इष्ट बाटत नाहीं. कां कीं, है लोक शिकृत तयार शाले असतां मजुरी करण्यास लाजतील, व त्यामुळें महंताची भार मोठी गैरसोय होईल! आजुबाजुर्वी शेतें पेरण्याला बाहेरून लोक आणावे लागतील."

महंत या कामीं मदत करण्याम तयार नमला तरी हरकत नाहीं, आपण स्वतः प्रयन्त करून पहावा, या उद्देशानें आमच्या खर्चीत काटकमर करून कांहीं शिल्लक पाडण्यासाठीं मीं मिंहली उपामकास सांगितलें, आणि धर्मपालासिह शाळेच्या कामीं कांहीं मदत करावी असें लिहिलें. तथें पैसे चेऊन शिकविणारा एक हिंदी पंतीजी होता. त्याला सर्व गरीब मुलांना फुकट शिकविलें असतां पांच रुपये दरमहा देण्याचें ठरविलें. तगेहि या गोष्टीला मान्य झाला. पण मुलांचे पालक फारच मिकारी. ते पाठ्यापेन्सिली आणि प्राथमिक पुस्तकेंहि देईनात. तेव्हां उपासकाला गयेला पाठवृन प्राथमिक पुस्तकें वगैरे सामान आणविलें. पण ही बातमी महंताला लागली, तेव्हां त्यानें फार मोठा विरोध आरंभिला! त्या पंतीजीचा भाऊ महंताकडे कारकृत होता. त्याला महंतानें धर्मकां दिली, कीं, जर त्याच्या मावानें मुलांना फुकट शिकविण्याचें काम केलें तर त्याला व त्याच्या भावाला बुद्धगयेहून हांकृत देण्यांत येईल! विचाग पंतीजी धावरून गेला, व माझ्याशीं केलेला करार पाळतां येत नाहीं, असें त्यानें स्गष्ट सांगितलें! तेव्हां आणलेल्या पाठ्यापेन्सिली आणि पुस्तकें त्याच्या शाळेंतील मुलांना बांद्रन देऊन आमही स्वस्थ बसलों!

एका हरिणाला पारध्याचा बाण लागला होता. त्यानें तो प्रयत्नानें बाहेर काढिला व तेथून जंगलांत पळण्यास सुस्वात केली, पण रक्ताची धार लागून राहिल्यामुळें पारध्याला त्याचा पत्ता काढतां आला. मरणसमयीं तो हरिण म्हणाला, "ज्या रक्तानें आजवर मार्झें पोषण केलें तेंच रक्त कमनशिबामुळें माझ्या घातास कारण झालें!" आमच्या संन्यासी वगेरे धर्मप्रचारक समजले गेलेल्या लोकांसंबंधानें बोलण्याचा प्रसंग आला म्हणजे अशाच तन्हेंचे उद्गार तोंडांतून निधाल्याबांचून रहाणार नाहींत! ज्या वेळीं पुस्तकें छाणण्याची कला अस्तित्वांत नव्हती त्या वेळीं संन्यासीच आमच्या देशांत चालतींबोलतीं पुस्तकें होतीं. बायकामुलांचा व्याप मार्गे नसत्यामुळें सर्वत्र संचार करून हे लोक ज्ञानार्जन आणि ज्ञानटान करीत अमत. या लोकांच्या प्रयन्नानें भारतभूमीचें शील किती उज्जल झालें होतें, याची साक्ष हुएनत्यांग, फाहेन वगैरे चिनी प्रवाशांनीं आपल्या प्रयासकृतांत दिली आहे. पण आजला तेच संन्यासी आमच्या प्रगतीला आह येत आहेत! आणि काहीं अंशीं आमच्या

विपन्नावस्थेला तेच कारणीभृत झाले आहेत, असे म्हटत्यास वावर्गे होणार नाहीं.

महंताच्या विह्वाटीच्या हक्कानें उपस्थित केलेक्या या विलक्षण परिस्थितींत रहाणें मला अर्थात्च आवडलें नाहीं. तथापि चातुर्मास्य असल्यामुळें मला दुसरीकडें जातां येईना. हे दोन-तीन महिने मीं स्थामी लिपींत छाप्लेला त्रिपिटक ग्रंथ वाचण्यांत घालविले, संध्याकाळच्या वेळीं मात्र मी बहुधा नैरेंजरा नदीच्या तीरावर जाऊन इसत असें, व बाकी वेळ वाचनांत घालवीत असें.

चातुर्मास्य संपत्याबरोबर मी, उपासक व अनवरान असे तिघेजण राजगृह पहावयास गेलों. हें ठिकाण ईस्ट इंडिया रेब्वेच्या तिल्य्या नांवाच्या स्टेशनापासन सोळा मैलांवर आहे. बुद्धाच्या वेळी हें मगध देशाचे राजधानीचें शहर होतें. गृप्रकृट, पांडव, वैभार वगैरे टेंकड्यांनी हें घेरलें आहे. येथे आंत जाण्याच्या वाटेवर एक ऊन पाण्याचा झरा आहे. त्याला बुद्धाच्या वेळी 'तपोदा ' असे म्हणत असत. पुढें कांहीं अंतरावर सप्तपणीं नांवाची एक गुहा आहे. बुद्धाच्या परिनिर्वाणानंतर महाकाश्यप स्थविरानें येथेंच शंचशें भिक्षंची सभा बोलावून धर्मविनयादि बुद्धाच्या उपदेशाचा संग्रह केला. भिक्षंच्या सभे-साटीं अजातशत्रु राजानें या गुहेच्या द्वाराशीं मोठा मंडप उभारिला होता, अशी आख्यायिका आहे. बुद्धानंतर थोडक्याच वर्षोनी राजगृहाला उत्तरती कळा लागली. नंदांनीं आपटी राजधानी पाटलिपुत्राला नेली व त्यायोगें राजगृह ओसाड पडलें. अद्यापि हें स्थान ओसाडच आहे. एका उदासीन पंथाच्या संन्याशानें जनळच्या खेडवांत आपला मठ बनविला आहे. तथापि बुद्धगयेच्या महंताप्रमाणे त्याचा संबंध या स्थळाशीं नाहीं. थेथें मगधराजाचा राजवाडा होता. ती जागा जरासंधाच्या प्रासादाची आहे, असें सांगण्यांत येतें, आणि ऊन पाण्याच्या झऱ्याला असेंच दुसरें कांहीं पौराणिक स्वरूप देऊन ब्राह्मणलोक यात्रेकऱ्यांकड्न वैसे उपटीत असतात ! तथापि गयेसारखें या स्थळाला महत्त्व आलेलें नाहीं. आग्ही येथे एक दिवस घालवून पुन: बुद्धायेला आलों. तेथून मी आणि उपासक कुशिनारेला गेलों.

## कुशिनारेंतील एक महिना

या वेळीं हिंवाळ्याला सुस्वात होण्याच्या बेतांत होती. म्हणून मी माझ्या पूर्वीच्या जागेवर एका चीवराची लहानशी झोंपडी बनिवली व तींत एक खाट ठेवून देऊन तेथें राहूं लागलों. चातुर्मास्यांत बुद्धगयेला राहित्यामुळें माझ्या एकान्तवासांत बराच व्यत्यय आला होता. महंताच्या आणि त्याच्या शिष्यांच्या अनेक दुष्कृति वारंवार कानांवर येऊं लागत्यामुळें शांततेचा मंग होई. तेव्हां पुनः सात-आठ महिने तरी एकान्तवासांत बालवावे, अशी हद आकांक्षा झाली. त्या वेळीं चंद्रमुनि नांवाचा एक तस्ण ब्रह्मी भिक्षु बुशिनारेला रहात असे. खेजारी यानें बराच पैसा खर्च करून संस्कृत व हिंदी भाषा शिकण्यास त्याला बरीच मदत केली होती, व महावीर भिक्षूच्या मागें खुशिनारेच्या धर्मशाळेची व्यवस्था त्याच्याकडे येणार होती. त्यानें मला अशी सहा दिली, की, एकान्तवासांत दिवस

षालवावयाचे असत्यास मंडालेळा जावें. तेथें जवळच 'सगाईं ' नांवाचा एक पहाड आहे. त्यावर पुष्कळ गुहा असून तेथें ध्यानभावनादि करणारे बरेच भिक्षु रहात असतात. चंद्रमुनि योड्या दिवसांपूर्वी ब्रह्मदेशाहून आला असत्यामुळें माझा त्याच्या सांगण्यावर तेव्हांच विश्वास बसला, व पुनः ब्रह्मदेशाला जाण्याचा मीं बेत केळा. तथापि एक महिना कुशिनारेला रहावें लागलें.

येथील लोक फारच चोरटे आहेत अशी समजूत आहे. महावीर भिक्षु धर्मशालेसाटीं १५०० स्पये बरोबर घेऊन तहशील दौरियाहून येत असतां वाटेंत त्याची गाडी उलथी पाइन चोरांनीं पैशांनीं भरलेली त्याची बॅग लांबविली! धर्मशाला बांधण्यापूर्वी महावीर भिक्षु व त्याचा एक शिष्य एका झोपडींत रहात असतः रात्रीं चोरानें झोंपडींचें कूड तोडून महावीर भिक्षूच्या उशालालीं असलेलें रेशमी चीवर लांबविलें! दुमन्या एका प्रसंगीं तर त्यांनीं बुद्धाच्या मंदिराचें कुलूप तोडून कांबोडियांतील राजकुमारानें बुद्धमूर्वीच्या अंगावर बातलेले बहुमोल कपडे चोकन नेले! व एका शेतांत पुरून टेविले!! पुढें पांच-सहा महिन्यांनीं पोलिसांना ही चोरी सांपडली.

असे हे लोक असून यांचा बौद्ध लोकांशीं बराच विरोध दिसून येत असतां, माझ्याशीं फारच निराळ्या रीतीचें त्यांचें वर्तन असे. मी माझीं चीवरें व भिक्षापात्र कोठेंहि टाकन जात असें. तथापि त्यांना कोणीहि हात लावीत नसे. पुनः कुशिनारेला येऊन राहिल्यावर गांवांतील लोक मोठ्या प्रेमभावानें बोलावून नेऊन मला जेवं घालीत असत. माझ्याशीं या लोकांनी असें का वागावें, याचा उलगडा बरेच दिवस मला करतां आला नाहीं. एके दिवशीं गांवांत एका शेतकऱ्याच्या घरीं अन्तग्रहण करून परत येत असतां वाटेंत हात पुसण्याचा माझा एक लहानसा दुवाल खालीं पडला. तो एका मुलाने नेऊन आपल्या आईपाशीं दिला. ही गोष्ट शेजाऱ्यापाजाऱ्यांना समजली तेन्हां ते त्या बाईवर उठले. 'त्या बुतार्चे वस्त्र चोरून आणून, तूं आमच्या गांवावर मोठें संकट आणणार आहेस की काय १ ' असें म्हणून त्यांनीं तिचा पिच्छा पुरविला! बिचारी बाई तशीच भर उन्हांतून धांवतधांवत मजपाशीं आली आणि पायां पडुन म्हणाली, "हें रस्त्यांत पडलेलें वस्त्र तुमचें आहे, हें न जाणून माझ्या मुलानें उचलून घरीं नेलें त्याबहल मला क्षमा करा. आमच्या गांवांतील लोकांनीं माझ्यावर विनाकारण चोरीचा आळ आणिला आहे." तें वस्त्र मीं तिलाच देऊन टाकलें व तेथील एका शेतकव्यांस सांगितलें, कीं, त्या बुद्ध बाईला किंवा तिच्या मुलाला त्रास देऊं नका, मीं तें माझ्या खुषीनेंच तिला देऊन टाकलें आहे. दुसरा एक शेतकरी मजपाशीं येऊन मला म्हणाला, "तुम्ही या जंगलांत रात्रीचे एकटे राहतां, याळा काय म्हणावें ? सूर्यास्तानंतर येथून एकटें जाण्यास आमची छाती होत नाहीं; कांकी या जागीं भयंकर देवता रहात असतात." मी म्हणाडों, " अशा देवतांकडन माझें अकत्याण होणें शक्य नाहीं. त्या माझें, झाठें तर, रक्षणच करतील, नाहीं तर स्वस्थ रहातील ! मला अपाय करावयाच्या नाहींत. " या दोन गोष्टींवरून माझ्याविषयीं वाटत असलेला आदर भीतीपासून उत्पन्न झाला असावा अशी मला शंका आली, आणि

चौकशीअंतीं ही गोष्ट खरी ठरली.

या गांवांत पुष्कत्र भुतेंखेते व उन्नद्र नी देवता होन्या. त्यांना घालतून देण्यासाठीं गांवच्या लोकांनी एका सुप्रसिद्ध पंच क्षण्यास आणिलें. त्यांने मंत्रांने भारलेले तांदूळ ओटींत घेऊन एका खाटेवर आरोहण केलें, व चार माणमांकद्वन ज्या ज्या जागीं भुताखेतांची वस्ती होती, त्या त्या जागीं ती खाट फिरविली. पंचाछरीजुवा मंत्राचा जप करून एकसारखे तांदूळ मारीत सुटले. पण जेव्हां ते माझ्या रहाण्याच्या स्थानाकडे आले, तेव्हां एकाएकी खाटेवरून जिम्मीवर पहले! पुढें मंत्राचे कृत्य आटप्त्यावर त्यांने असा खुलासा केला, कीं, 'सगळ्या यक्षपिशाचांने आपव्याला दमन करतां आलें, पण बुद्धमंदिराच्या मागत्या बाजूस जी देवता राहते, तिनें आपल्या पराजय केला!' तेव्हां अशा भयकर देवतच्या स्थानाजवळ जो रहाणारा आहे त्याला अशा देवतांवर आणि त्यांच्याहिपेक्षां कमी दर्जाच्या भुतांखेतंवर तावा चालवितां येत असला पाहिजे; आणि जर कांहीं चोरी वगैरे करून अशा माणसाचा अगराध केला, तर तो एका दिवसांत सर्व भयंकर देवता गांवावर आणूत सोडील! मग गांवांत रोगराई उत्यन्न झाल्यास नवल कसलें १ या एका विचारानें भिऊन जाऊन गांवांतील लोक माइयाशीं अत्यंत नम्रपणे वागत असत, व माझा अपराध करणें वातक आहे असे समजत असत!

महाबीर मिश्च्ना शिष्प ब्राह्मग मिश्चु डोळ्यांनी अंध झाला होता. दोन्ही डोळ्यांत मोतिबिंदु झाल्यामुळे त्याची दृष्टि अजिबात जाण्याच्या बेतांत आली होती. मीं त्याला नेऊन कसया येथील बंगाली डॉक्टराला दाखिविलें. तो म्हणाला, "डोळ्यांत मोतिबिंदु झाला आहे व तो काढण्यासाठीं या बुवाला गोरलपुरला नेलें पाहिजे." तेव्हां एक पोरगा, मी व तो वृद्ध भिश्च असे तिवेजण गोरलपुरला गेलों. दुर्वेवानें, ज्याच्या हातून बरेच मोतिबिंदु काढण्यांत आले होते, तो डॉक्टर तथून गेला होता, व त्याच्या जागीं दुमरा निव्हिल सर्जन आला होता. यू. पी. मधील हॉस्पिटलें किती घाणेग्डीं असतात हैं मीं मागल्या एका प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. या हॉस्पिटलांत देखील रोग्यांची वरीच गैरव्यवस्था होती. या प्रांतांतील लोकहि फार अडाणी. एकाला दुमन्याचें अन्न चालाव-याचें नाहीं. ब्राह्मण जरी स्वयंपाकी ठेविला, तरी त्याच्याच जातीच्या काहीं लोकांना त्याच्या हातचें अन्न पसंत पडत नाहीं. तेव्हां लोकांकडूनिह हॉस्पिटलांत जिकडे तिकडे तुली वगैरे करून वरीच घाण करण्यांत येते.

आम्ही तेथे पोहोंचलों त्याच दिवशीं बृद्ध मिश्चच्या एका डोळ्यांतील मोतिबिंदु काट-ण्यांत आला. पण मोतिबिंदु काट-प्यापूर्वी जी काळजी घेण्यांत येते ती मुळींच घेण्यांत आली नाहीं. मीहि त्या बाबतींत अनिमञ्ज असल्यामुळें मला कांहींच बोलतां आलें नाहीं असिस्टंट सर्जन साहेबाविरुद्ध कुरकृर कर्गत असे. पण साहेब अधिकारी पडल्यामुळें तोहि गण्य बसला. माझी त्याची चांगली ओळल झाली. गोंगलपुरला मी त्याच्याच वर्श केवीत असें.

वृद्ध भिक्षूची सेवा करण्यासाठीं बरोबर नेलेल्या मुलाला ठेवून व असिस्टंट सिन्हिल

सर्जनला त्याची काळजी घेण्यास सांगृन मी श्रावस्ती वगैरे प्राचीन बुद्धक्षेत्रें पहावयास गेर्टो. बरोबर पैसे ठेवावयाचे नव्हते, म्हणून पोस्टाची स्पया दीड स्पयाची तिकिटें जवळ ठेवून व त्या मुलाकडून आगगाडीचें तिकीट विकत आणवून मी बलरामपुराला गेलों. तेथें मी सकाठीं पोहोंचलों. या ठिकाणी एक महाराजा रहात असतो. याचें वर्षांचें साट सत्तर लाखांचें उत्पन्न आहे. मला त्याजपासून कांहीं मिळवावयाचे नव्हतें. परंतु उत्तर हिंदुस्तानां-तील इतर राजेरजवाड्यांप्रमाणे यानेंहि पांथस्थांची कांहीं सोय केली असावी असे वादन मी थेट राजवाड्याकडे गेटों. पहारेकऱ्यांनी महा मज्जाव तर केलाच. पण तेथें दुसऱ्या कोणीहि माझी दाद घेतली नाहीं. शेवटीं त्या राजान्या पुरोहिताचा मुलगा मला भेरला, व त्यानें मला आपल्या वरीं नेऊन जेवावयास बातलें. भोजनोत्तर मीं श्रावस्तीचा रस्ता घरला. या स्थळाला आतां सह्यट मह्यट असें म्हणतात. हें स्थान बलरामपुरापासून दहा मैलांवर आहे. मी संध्याकाळी पांचाच्या सुमाराला तेथे पोहोंचलों, आतां या टिकाणीं मनुष्याची वस्ती मुळींच नाहीं. सगळें जंगल झालें आहे. जवळ अचिरवती नदी (जिला आता रावती असे म्हणतात ) वहात आहे व आसपासचें सृष्टिसींदर्य फारच वालाणण्या-सारखें आहे. येथें अनाथिविंडिकाच्या आरामाची (विहाराची) जागा पहावयास सांपडते. सध्यां या ठिकाणीं मोठमोठाल्या इमारती मोड्स विटांचे आणि मार्ताचे ढांग पडले आहेत. आर्क्यालॉजिकल खारयानें कांहीं मोडक्या इमारती खोदन बरेच उपयुक्त शिलालेख, बुद्धाच्या मूर्ति वगैरे वस्तू गोळा केल्या आहेत. पण या ठिकाणी पदार्थसंग्रहालय नसल्यामुळे त्या कलकत्त्याच्या पदार्थसंग्रहालयांत पाठविण्यांत आख्या.

हैं स्थळ पाहून मी माघारे रस्त्यांतील एका गांवांत येऊन निजलों व दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं वार्टेत एका ब्राह्मणाच्या घरीं जेवण करून संग्रहीं असलेख्या (पोस्टाच्या) तिकिटांतून कांहीं तिकिटें एका गृहस्थाला देऊन उस्कावजारचे तिकीट वेतलें. हें स्टेशन नेपाळच्या सरहद्दीजवळ आहे. येथून बुद्धाचें जन्मस्थान सरासरी सब्बीस मैल आहे. मी सकाळींच या स्टेशनावर पोहोंचलों. पायांत ब्रह्मी बहाणा होत्या. प्रवासांत त्यांचा उपयोग न होतां अडथळा व्हावयास लागला. म्हणून मी स्टेशनमास्तराला म्हणालों. 'या वहाणा मी आपल्या ऑफिसांत टेवितों. तेवढ्या राह्रं देण्याची मेहेरबानी करा. " स्टेशनमास्तर बंगाली गृहस्थ होता. तो ग्हणाला, "वहाणा ठेवण्यासाठी मुळीच मनाई नाही. पण तुम्ही बातां कोर्टे ? आला कोट्रन ? इत्यादि गोष्टी जाणण्याची माझा इच्छा आहे. थोडा वेळ जर येथे रहाल तर फार आभारी होईन. सध्यां मला स्टेशनाचे जररीचे काम असल्या-मुळें पंघरा वीस मिनिटांत मी आफ्गांस मेटतों." असें म्हणून आंत जाऊन तो घाईघाईनें आवर्ले काम करूं लागला. मी बाहेरच्या बांकावर बसून राहिलों. अध्या तासाच्या आंत तो पुनः बाहेर आला, आणि म्हणाला, "मी आतां मोकळा झालों. आतां आपली हकीगत मटा सांगा. " मीं त्याटा थोडक्यांत माझा उद्देश कळविटा. तेव्हां तो म्हणाठा, " ब्रह्मदेशाहून कांहीं यात्रेकरू येथें आले होते. येथून बुद्धजन्माचें स्थान फारच दूर आहे असें मला समजलें आहे. त्या बात्रेकरूची गोष्ट ठीक होती. कां कीं, त्यांच्याजवळ पैसे

असल्यामुळें त्यांनीं भाड्याच्या खटाच्यांतृत तेथपर्यंत प्रवास केला. पण तुम्हांला पायी एवढा प्रवास झेपणें शक्य नाहीं. दुसरी एक सोय होणें शक्य आहे. आणि महणूनच मीं तुम्हांला मघाशीं जरा थांबण्यास सांगितलें. येथून सोहरतगंजपर्यंत नवीन रेल्वे लाईन झाली आहे, परंतु पॅसेंजर ट्रेन सुरू झाली नाहीं; केवळ गुडस ट्रेन मधूनमधून जात असतात. येथे एक कायस्थ जातीचा रेल्वे स्टोअर-कीपर आहे. त्याला आज-उद्या येथून जाणारी ट्रेन आहे की काय, हैं माहीत असेल. जर ट्रेन मिळण्यासारखी असेल तर तुम्ही सोहरतगंजपर्यंत गुडस् ट्रेननेंच जा. तेथें सोहरसिंग नांवाचा एक क्षत्रिय जातीचा जमीनदार आहे. तो पारच सज्जन असून प्रवासी लोकांना लयशेगी पडण्यास दक्ष असतो. आमर्च नांव सांगितलें असतां तो तुमच्या नेपाळी तराईतीलक प्रवासाची चांगली व्यवस्था लावून देईल. "

ही स्टेशन-मास्तरची सल्ला मला पसंत पडली. तेव्हां त्यानें स्टोअर-कीपरला बोलावून आणून, माझी व्यवस्था लावतां येईल कीं काय, असा प्रश्न केला. स्टोअर-कीपर फार सज्जन मनुष्य होता. त्यानें मला सोहरतगंजपर्यत सुखरूप पोहोंचविण्याचे कद्ल केलें; एवटैंच नव्हे, तर त्या दिवर्शी जेवणाचीहि व्यवस्था आपल्या घरींच केटी. भोजनोत्तर एक लाडीस सोहरतगंजला जाणारी होती. तिजमधून त्यानें मला तेथें पोहोंचतें केलें. संध्याकाळीं पांच वाजण्याच्या समारास मी सोहरतगंज स्टेशनावर पोहोंचलों व ताबडतोब तेथून सोहरतसिंग बाब्च्या घरीं गेर्हों. बाब्रेने आपल्या वहिवाटीस अनुसरून माझा आदरसत्कार चांगला केला. व आपल्यापाशी असलेले बौद्धधर्मासंबंधाचे एक दोन ग्रंथ मला दाख़िवले. हे ग्रंथ बौद्ध यात्रेकरूंनी त्याला नजर केले होते; आणि याशिवाय बौद्ध धर्माच्या माहितीची एक-दोन पुस्तकें त्याजपाशीं होतीं. रात्री मला जेवावयाचें नव्हतें. तथापि त्यानें माश्री सोय आपत्या पदरच्या एका पंडिताच्या घरीं लावन दिली. पंडितजीला संस्कृत भाषा साधारण अवरात होती तथापि मी काशीहन अध्ययन करून आलों असल्यामुळें, त्यानें माझ्याशी वाग्युद्ध आरंभिलें नाहीं ! याशिवाय त्याच्या आश्रदात्यानें मला त्याज-कडे पाठविलें असल्यामुळें त्याला कोणत्याहि प्रकारें मला वाईट वाटेल, असें वर्तन करणें फायदेशीर नव्हतें. दुसऱ्या दिवशीं पंडितजीनें पक्की<sup>भ</sup> रसोई करवृन जेवुं घातलें. कच्ची रसोई असती तरी मला चालली असती, पण या ब्राह्मण पंडिताला तसें करणे प्रशस्त बाटेना. असो.

कपिलवस्तु – छुंबिन्देवी यात्रा

मोजनोत्तर मी कपिलवस्त्ला जाण्यास निघालों. सोहरतसिगबाबूचा कांहीं दिवस येथे राहण्याबद्दल आग्रह होता. परंतु ' वृद्ध भिक्षूला गोरखपुरला ठेवून आलों असल्यामुळें मला घाईघाईनें परत जाणें भाग आहे, ' असें सांगितल्यावर त्यानें विशेष आग्रह केला नाहीं. पण नेपाळी तराईत माझे फार हाल होतील हैं जाणून आपल्या आश्रित कुळांपैकीं एक प्रामाणिक न्हाची त्यानें माइयाबरोबर दिला. त्या न्हाव्याजवळ शिधासामग्री व इतर खर्चामाठीं एक स्पया बाबूनें दिला. येथून कपिलवस्तूचें स्थान सात मैलांवर आहे, पण तें ओसाड असून त्याच्यावर शालकृक्षाचें मोठें अरण्य आहे. जवळ निल्लिबा नांवाचा एक गांव बसला आहे. या गांवाच्या शेजारीं अशोकानें कोणागमन बुढाच्या स्मारकासाठीं उभारलेला एक शिलास्तंभ मोडून पडला आहे. त्याला येथील लोक निगाली असें म्हणतात. व त्यावस्थनच या गांवाला निग्लिबा हें नांव पडलें आहे.

सोहरतगंजपासून दोन मैलांच्या अंतरावर नेपाळी सरहद्द लागते व तेथून पांच मैलांच्या अंतरावर निग्लिवा गांव आहे. पण नेपाळी तराईतील रस्ता इतका वाईट आहे कीं, सांगतां सोय नाहीं. शेतांतृन लहान लहान बंधान्यावरून रस्ता होता व त्या वेळी शेतांत पुष्कळ पाणी सांठलें होतें. कांहीं मिनिटें चालत्यावर, बंधारा वाहून गेलेल्या ठिकाणीं पाण्यांतृन जावें लागे. अशा विकट वाटेमुळें आग्हीं जरी सोहरतगंजहून लवकर निवालों होतों तरी सूर्यास्ताच्या पूर्वी अर्घा एक तास निग्लिवाला पोहोंचलों. माझीं पिवळीं चीवरें पाहून तेथले लोक आग्हां टोघांना घरांत बसूंहि देईनात. शेवटीं तो न्हावी म्हणाला, " तुम्हीं या लोकांजवळ मुळींच कांहीं मागूं नका. मी स्वतः बाऊन जवळच्या घरांत चौकशी करून येतों, तोंपरेंत मार्गावरच उमें रहा."

न्हाव्याचा उपदेश ऐकित्यावांचून दुमरें गत्यंतरच नव्हतें. समोरच एका सधन शेतकच्याचें घर होतें तेथें जाऊन त्यानें, वसलेल्या मंडळींस सांगितलें, कीं, मला सोहरतबाबृनें येथें पाठिवलें आहे, आणि आपणाला माझी व्यवस्था पाइण्यासाठीं बरोबर दिलें आहे. सोहरतबाबृची बरीच जमीनदारी नेपाळी तराईत असल्यामुळें त्याला हे लोक फारच मानीत असतात. तेव्हां त्याचें नांव ऐकित्याबरोबर त्यांनीं मला बोलावृन नेऊन फार आदरसत्कार मांडिला. तें पाहून मी म्हणालों, " यहस्थहों, कांहीं मिनिटांपूर्वी माइयाशीं तुम्ही बोलूंहि इच्छीत नव्हतां, पण तेच तुम्ही आतां माझा एवढा आदरसत्कार करीत आहां. " त्यांतला एकजण म्हणाला, " महाराज, तुमचा हा विलक्षण वेष पाहून आम्ही धाबरून गेलों. अशा मनुष्याला आश्रय दिला असतां नेपाळी सरकार आम्हांला दंड करील अशी भीति पडली! तुमच्या इंग्रजी अंमलासारला हा अंमल नाहीं. येथें मलत्या-सलत्या गोष्टीलाहि मिऊन वागावें लागतें. कशासाठीं दंड होईल, आणि कशासाठीं होणार नाहीं, हें आम्हांला कांहींच सांगतां येत नाहीं! पण जेव्हां आमहीं सोहरतबाबृचें नांव ऐकिलें तेव्हां आमचें भय गेलें. नेपाळी सरकारांतिह सोहरतबाबृचें वजन असल्यामळें

<sup>#</sup> हिमाल्याच्या पायथ्याचा प्रदेश, जो ब्रिटिश सरकाराकडून नेपाळला मिळाला, स्याला तराई म्हणतात.

<sup>्</sup>य दूध, पुरी, आणि पीठ वगैरे न लावलेली भाजी, याला उत्तर हिंदुस्तानांत 'पक्की रसोई ' असे म्हणतात. भात किंवा तांदुळाचा दुसरा पदार्थ असला तर ती कच्ची रसोई होते व पवित्र माणसाला चालत नसते.

त्यांच्याकडून आलेल्या इसमास आश्रय दिला असतां आम्हांला घोका नाहीं, याबद्दल आमची पक्की खात्री झाली; आणि म्हणूनच आपला सत्कार करण्यास आम्ही सञ्ज झालों. ''

या लोकांच्या म्हणण्याप्रमाणें नेपाळी अधिकाऱ्यांकडून यांना त्रास होत असेल कीं नाहीं, हें मला सांगतां येत नाहीं. तथापि एखाद्या पाहुण्याला आश्रय दिल्यानें यांच्यावर रोकेल असें वाटत नाहीं. पण नेपाळ सरकारचा मुख्य दोष म्हटला म्हणजे या लोकांत शिक्षणाचा प्रसार बिलकुल झालेला नाहीं. या तराईतील लोक अयोध्या वगैरे प्रांतांतील लोकांसारखेच आहेत, नेपाळी लोकांसारखे नाहींत. हिंदुस्तानी लोकांनींच येथें वसाहत केली आहे. पण उत्तर हिंदुस्तानांतील त्यांच्या सम्यासोयन्यांइतके हे लोक सुधारलेले नाहीत. शिक्षणाच्या बाबतीत सर्वे उत्तर हिंदुस्तान मागसलेला आहे, हें मागें सांगितलेंच आहे. तथापि हिंदुस्तानी लोकांत अतिथीचे आगतस्वागत चांग्लें केलें जाते. पण या नेपाळी तराईतील लोकांत हाहि गुण वसत नाहीं. हे लोक फारच क्रुर आहेत, व दुसऱ्याच्या कधींहि उपयोगी पडावयाचे नाहींत, असें मला माझ्या बरोबरचा न्हावी कितीदा म्हणाला. तो जरी नेपाळी सरहदीवरील राहणारा होता- आणि कदाचित त्याचे आप्त या प्रदेशांत असर्गे संभवनीय आहे— तरी त्याला या लोकांचे एक प्रकारें नय वाटत होतें. कांहीं असो, आम्हांला सोहरतसिंगाच्या नांवाचा फार उपयोग झाला. जेथें जेथे गेटों तेथे तेथे न्हाव्याने आगाऊच एखाद्या सधन होतऱ्याच्या धरी जाऊन, मी सोहरतबाबू इ. झ.न आलों आहें, व आमन्याबरोबर शिधासामग्री वगैरे सर्व आहे, पण राहण्यास जागा तेवढी पाहिजे, असे सांगावें, व मग आपोआप आमची जेवणाखाण्याची सर्व व्यवस्था छागावी, असें होत असे.

निग्टिया गांवाहून छंबिन्देवी पूर्वेला चौरा मैलांवर आहे. रात्री एका शेतकच्याच्या वर्री निज्न दुसन्या दिवर्शी आग्ही सकाळींच छुंबिन्देवीला पोहोंचलों. छुंबिन्देवी गांव बुद्ध भगवंताच्या जन्मस्थानापासून दक्षिणेला दोन मैलाच्या अंतरावर वसलेला आहे. प्रथमतः आग्ही गांवाकडे न जातां या स्थानाकडे गेलों. बौद्ध प्रंथांत या ठिकाणाला छुंबिनीवन असें म्हटलें आहे. येथे इमारतीचे विच्छिन्न अवयव आणि त्यांच्यावर वाढलेलीं झांडेंझुडपें यांशिवाय दुसरें कांहीं दुस्त हष्टीस पडत नाहीं. आग्ही अशोकाचा शिलासंभ पाहण्यासाठीं गेलों. "येथें भगवान् बुद्ध जन्मला; म्हणून आपण स्वतः येऊन पूजा केली व हा शिलासंभ उमारला," अशा अर्थाचा मजकूर त्या शिलासंभावर कोरलेला आहे. कांहीं वर्षोपूर्वी हा शिलासंभ आक्योंलॉजिकल खात्यानें एका ढिगांतून खोदून काढिला. त्याचा वरचा भाग मोहून पडलेला आहे व खालचा आठ अगर दहा फुटांचा तेवटा तुकडा उमा आहे. त्या खळग्यांत उतस्न तो शिलालेल बाचला तेव्हां माझ्या डोळ्यांतून आंसवें गळूं लागलीं. विचारा न्हावी मोठ्या विस्मयानें माझ्याकडे पहात उमा राहिला होता! पांच-दहा मिनिटें मी त्या स्तंभाजवळ बसून राहिलों. या स्थळाचें— अशा वियन्नावस्थेत का होईना— मला दर्शन वढलें याबहल फार आनंद झाला. परंतु तो फार

वेळ टिकण्याजोगा नव्हता.

या मातीच्या आणि विटांच्या दिगांतून मायादेवीची मूर्ति शोधून काहून तिच्यावर एक लहानसें मंदिर बांधण्यांत आलेलें आहे. हें मंदिर नेपाळी सरकारनें बांधलेलें आहे. किंवा दमन्या कोणी बांधलेलें आहे, हें मला माहीत नाहीं. येथें एक नेपाळी राज्यांतील तिबेटी लामा रहात होता. त्यानें भिंतीवर काढलेलीं कांहीं चित्रें व लिहिलेले मंत्र अद्यापि कायम होते. मायादेवीची मूर्ति बरीच विच्छिन्न झालेळी आहे. तथापि बौद्ध पराणांतरीं वर्णिक्याप्रमाणें बुद्धजन्माचा देखावा या मूर्नीत दाखिवलेला दिसतो. ब्रह्मदेव स्वतः येऊन जन्मलेल्या बालकाचे ग्रहण करितो इत्यादि प्रकार या मुर्तीत कोरलेला आहे. पण सखेदाश्चर्याची गोष्ट ही, की हिला लेबिन्देवी असे नांव देऊन येथस्या लोकांब इन बिज्यदान करण्यांत येतें ! नेपाळी मरकारांतूनहि पुष्कळशा प्राण्यांचा वध करविण्यांत येतो ! मंदिराच्या बाहेरची जागा नुसती रक्तानें माखलेली होती! तो किळसवाणा देखावा पाहन माझें मन अत्यंत उद्धिम झालें. जिनें जगाच्या दु:खाचें शमन करणाऱ्या आणि प्राणिमात्रांविषयीं अत्यंत करूणा वागविणाऱ्या हिंदुस्थानांतील श्रेष्ठ विभूतीला जन्म दिला, त्याच कनबाळु मातेच्या मूर्तीपुढें शेंकडों प्राणी बळी देण्यांत यावें, यासारखें अज्ञान, यासारखा अविचार आणि यासारखी खेटप्रद गोष्ट दूसरी कोणती ! पण माझ्या हातामध्ये ही परिस्थिति बदलण्याला कांहींच उपाय नव्हता; आणि ननाला पुष्कळसें वाईट वाट्रं देण्यानें कांहींच फलनिष्यत्ति होण्याचा संभव नव्हता. तेव्हां एकवार तें स्थल पुनः पाहन, क्सेंब्सें मनाचें सांत्वन करीत मी छंबिन्देवी गांवांत गेलों.

लुंबिनदेवी गांवीं कोणाच्या घरीं जेवलों आणि पुढें कसकसा प्रवास केला याची मला आतां आठवण राहिली नाहीं. याचें कारण पुन:पुन्हा माझ्या मनांत मायादेवींच्या मंदिरा-समोर पाहिलेला देखावा उभा रहात असे, व त्यामुळें एक प्रकारचा निराशामय उद्देग होत असे. तात्पर्य, भगवानपुराहून मी व तो न्हावी उस्कावजारपर्यंत चालत आलों. नहाव्याजवळच्या पैशांचा किवा शिधासामग्रीचा कांहींच व्यय झाला नाहीं. गोरखपुरला जाण्यास लगणाच्या तिकिटासाठीं स्टेशनमास्तराजवळ तेवले स्टॅप मीं आगाऊच टेविले होते. तेवहां पैशाची मला मुळीच गरज नव्हती; ग्हणून तो स्पया आणि तें सर्व सामान त्या नहाव्यालाच देऊन टाकिलें व स्टेशनावर येऊन में गोरखपुरचा रस्ता धरिला.

आमन्या वृद्ध भिक्षूचा डोळा पार बिबडून गेला. त्याबद्दल त्यानें डॉक्टराल:च तरहे, तर मलाहि पुष्कळ दोष दिला ! पण घडलेली गोष्ट पुनः येणे शक्य नरहतें. त्याला वेऊन मी पुनः कुशिनारेला आली, व त्याची धर्मशाळेत स्थापना करून ब्रह्मदेशाच्या प्रवासाच्या तयारीस लागलों.

या एका वर्षोत मी तिरिनराळ्या ठिकाणी फिरलों; निरिनराळ्या ग्रहस्थांना मेटलों. तथापि मुख्यतः वर सांगितत्याप्रमाणे कुशिनारा, बुद्धाया, राजग्रह, श्रावस्ती, कपिटवस्तु आणि लंबिनीवन या स्थळांची यात्रा मला घडली, म्हणून या प्रकरणाला 'बौद्धक्षेत्रांची यात्रा 'असें नांव दिलें आहे. या सर्व क्षेत्रांत बुद्धाचे जनमस्थान लंबिन्देवी, बुद्धपदाचा लाभ झालेलें स्थान बुद्धगया, भगवंतानें पहिला उपदेश केलेलें स्थान सारनाथ, व परिनिर्वाणस्थान कुशिनारा, हीं चार क्षेत्रें बौद्ध लोक अत्यंत पवित्र मानतात. \*

१५

# पुनः ब्रह्मदेश

मंद्रमुनीनें खेजारी याला पत्र पाठतून कलकत्याहून ब्रह्मदेशाला जाण्याला लागणाऱ्या खर्चाची आगाजच व्यवस्था केली होती. माझ्याबरोबर बुद्धगयेला असलेला सिंहली उपासक होता असे बाटतें. तो कुशिनारेला आला होता, व तेथून त्यालाहि ब्रह्मदेशालाच जावयाचें होतें. तहशील दौरियाहून कलकत्त्याच्या तिकिटाचा खर्च महावीर भिक्षूतें देविला. या वेलीं कलकत्त्याला मी एक-दोन दिवसच होतों. तेथून रंगूनला गेलों, तेथें माझी व ज्ञानित्रलोकाची गांठ पडली. त्यालाहि मंडालेला जाऊन कांहीं दिवस सगाईच्या डोंगरांत रहावयाचें होतें. त्याप्रमाणें आम्ही टोवेजण मंडालेला गेलों, व सगाईला जाऊन ऊं राजेंद्र याच्या विहारांत रहं लागलों.

येथं लहान लहान झोंपड्या असून चार-पांच गुहाहि खोदलेल्या होत्या. अशा तन्हेचे विहार या डोंगगंत पन्नाससाठ तरी निवर्ताल. मंडालेच्या, आणि सगाई गांवाच्या लोकां-कडून येथील भिक्षंना अन्तसामग्री पोहोंचविण्यांत येते. येथें कांहीं दशशीलघारिणी संन्यासी स्त्रिया आहेत. त्या ग्रहस्थांकडून अन्नसामग्री वेऊन भिक्षंना शिजविलेलें अन्न देत असतात. कांहीं ठिकाणीं विहारांतच एखादा उपासक अन्न तयार करून भिक्षंना देत असतो. व स्वतःचाहि निर्वाह करीत असतो. संन्यासी स्त्रियांचे आश्रम भिक्षंच्या आश्रमांपासून

---महापरिनिब्बानसुत्तः

बन्याच अंतरावर असतात, व तेथं अवेळी भिक्ष्नाच नन्हे तर इतर गृहस्थांनाहि बाण्याची मनाई असते. अशा एका आश्रमांत २५० पासून ३०० पर्येत संन्यासी बाया रहातात असे सांगतात. या आश्रमाची जी मुख्य बाई होती, ती ब्रह्मदेशांतील एका प्रसिद्ध घराण्यांतील असून तिला त्रिपिटक— विशेषतः अभिधर्मपिटक उत्तम अवगत असे. या शोवटत्या ग्रंथांतील कांहीं प्रकरणें तिला नुसतीं तोंडपाठ येत असत, व त्यामुळें बौद्ध तत्त्वज्ञानासंबंधानें तिच्याशीं बोलण्यास साधारण भिक्षु फार कचरत असत.

अशा संन्यासी स्त्रियांचा एक आश्रम आमच्या विहारापासून बच्याच अंतरावर नदीच्या कांठीं होता. मी व ज्ञानित्रलोक तेथें भिक्षेला जात अस्ं, जेवण सकाळीं दहा वाजण्याच्या आंत आटपत असे; व बाकी सारा दिवस ध्यानभावनादिक करण्यासाठीं आग्हांला सवड सांपडे. ध्यान करण्यास शिकविणारा उत्तर नांवाचा एक स्थविर या प्रदेशांत रहात होता. त्याजवळ जाऊन आग्ही ध्यानाचा मार्ग (कर्मस्थान) शिक् लागलों. त्याला आमची भाषा समजत नसे व पालि भाषा जाणणारा एक तहण भिक्षु बरोबर वेऊन आग्ही त्याजकडे जात अस्ं, तो जें ब्रह्मी भाषेंत बोले त्याचें भाषांतर तरण भिक्षु पालि भाषोंत करी व मग मी ज्ञानित्रलोकाला तो मजकर इंग्रजीत समजवन सांगे.

प्रथमतः उत्तराचार्यानें आग्हांस 'अरहं 'हा शब्द ब्रह्मी लिपीत डोळ्यांसमोर मांडून त्यावर ध्यान करण्यास सांगितलें. त्याप्रमाणें आम्हीं निरिनराळ्या ठिकाणीं बसून ध्यानाला सुरवात केली. दोन दिवसांआड आमचे अनुभव आचार्याला कळवावयाचे असत. आमच्या विहाराच्या मागल्या बाजूला एक फार उंच टेंकडी होती व त्या टेंकडीच्या मस्तकावर एक लहानशी मोडकी गुहा होती. तेथें जाऊन मी सारा दिवस ध्यान करीत बसत असें. तेथून खालीं इरावती नदीचें भन्य पात्र आणि त्याच्या आसपासचा प्रदेश दिसत असे. सूर्यास्ताच्या समर्यी तर येथून अत्यंत सुंदर देखावा पाहावयास सांपडे. ज्ञानित्रिलोक दुसऱ्या अशाच ठिकाणीं जाऊन बसत असे. परंतु त्याचे चित्त ध्यानाकडे लागेना. 'अरहं 'यांतील 'अ ' त्याच्या डोळ्यांसमोर नीट येई. परंत 'र 'वर पोंचतो न पोंचतो तोंच त्या 'र 'ला रोंपरें फुटून त्याचे सर्प बनत असत ! आणि पूढें ध्यानाला मोठें विध्न होई ! मला या शब्दाचें नीट ध्यान करितां येऊं लागलें. आचार्याला आमचे अनुभव सांगितले, तेव्हां त्यानें आम्हांला पुढली पायरी दाखविली, ती अशी कीं, या शब्दावर ध्यान करतांकरतां डोळे मिट्टन जे देखावे डोळ्यांसमोर येतील त्यांचे नीट अवलोकन करून ते आएगाला कळवावे. माझ्या डोळ्यांसमोर प्रथमतः दोन पांदरीं कमळें व नंतर अस्ताला जाणारें सूर्यमंडळ हीं येऊं लागलीं. आचार्यानें, हे देखावे चांगले आहेत, व यांजवरच ध्यान करीत असावें, असें सांगितलें. परंतु ज्ञानित्रलोकाचे देखावे धड त्याच्या डोळ्यांसमोर रहात नसत, व ते चांगलेहि नसत, कधींकधीं त्याला जेवणाचेच

<sup>\*</sup> इव तथागतो जातोति ... इच तथागतो अनुत्तरं सम्मासंबोधि अभिसंबुद्धोति ... इच तथागतेन अनुत्तरं धम्मचक्कं पवत्तितंति ... इच तथागतो अनुपादिसेसाय निब्बानधातुया परिनिब्बुतोति आनंद सद्धरस कुलपुत्तरस दरसनीयं संवेजनीयं ठानं ॥

<sup>ं</sup> ऊ हा ब्रह्मी भावत बहुमानवाचक शब्द आहे. तो भिक्षूंच्या किंवा प्रसिद्ध गृहस्थांच्या नांवामार्गे लावतात.

पदार्थ दिसत, तर कधींकधीं साप दिसत असत. त्या वेळीं जेवणासंबंधानें आमचे थोडे-बहुत हालच होत असत; व एकंदरींत परिस्थितीमुळे त्याचें चित्त कांहींसें भ्रांत झालें होतें.

उदाहरणादाखळ यासंबंधी एक गोष्ट सांगतों. ज्या गृहेंत आम्ही रहात होतों तिळा दरवाजा नव्हता आणि असता तरी तो बंद करून निजर्णे शक्य नव्हतें. कां कीं, हवा येण्यास दरवाज।शिवाय दुसरा मार्गच नव्हता. या गुहेचे दोन भाग होते. एक आंतला भाग व दुसरा बाहेरचा. दोन्हीहि इतके आकुंचित होते, कीं, दोन खाटांशिवाय त्यांत जास्ती सामान मानव्यासारखें नव्हतें. बाहेरचा भाग थोडासा स्ंद होता. तेथे एका खाटेवर मी निजत असे व आंतरया बाजला ज्ञानित्रलोक एका खाटेवर निजत असे. तो आंतल्या बाजूला निजत असे याचे कारण वाध वगैरे हिस्र प्राण्यांचे भय हें असावें. एके दिवशीं रात्रीं निजावयास जाण्यापूर्वी मी त्याला सहज यहेनें म्हणालों, " समजा, या गृहेचा दरवाजा कोसळून खालीं आला आणि आम्ही येथें गाडले गेलों, तर आमची काय अवस्था होईल ! दोन दिवसांनी आम्हांस उकरून बाहेर काढतील. पण तोंन्येंत या अंधारकोठडींत गुदमरून पडावें लागेल! तुमच्या खोलीला याहनहि जास्ती धोका आहे: कां कीं, या पर्वताच्या पोटांत ती बरीच आंत शिरली आहे ! " या माझ्या भाषणाचा ज्ञानित्रलोकाच्या भ्रांत चित्तावर विलक्षण परिणाम झाला. तो त्या खोलींत निजावयास जाईना, आणि मला म्हणाला, "जर तुम्ही आपली जागा मला देत असाल तरच मी येथे रहातों; नाहीं तर मला या गुहेंत रहाणें नको!" मीं माझी जागा मोकळी करून ध्याला दिली. दोघांनीं आपल्या खाटा बदलल्या व जागाहि बदलल्या.

ज्ञानित्रलोकाचें याप्रमाणें ध्यानाकडे विशेष लक्ष्य न लागल्यामुळें, तो सगाई सोडून पुनः रंगूनला गेला. पण मीं सगाईलाच रहाण्याचा निश्चय केला. कुशिनारेहून १९०४ सालच्या डिसेंबर मिहन्यांत प्रथमतः मी सगाईला आलों. ज्ञानित्रलोकानें व मीं तेथें दोन-तीन मिहने काढले. १९०५ सालच्या मार्च मिहन्याच्या सुमारास ज्ञानित्रलोक पुनः रंगूनला गेला. याच सुमारास मला जेवणाची अधिकाधिक मारामार पहूं लागली. आम्हांला अन्न देणाच्या संन्यासिनी स्त्रिया येथून हळूहळू दुसरीकडे गेल्या. या स्त्रिया व कांहीं मिश्च येथे केवळ हिंवाळा घालविण्यासाठी येत असतात. हिंवाळ्यांत हा प्रदेश सुखकारक असतो; यंडीची फाग्सी बाघा होत नाहीं. पण उन्हाळा सुरू झाल्याबरोबर येथील खडक संतप्त होऊन फारच नास होत असतो, व पाण्याचेहि बरेच हाल होतात. आमच्या विहारांतील एक दोन मिश्चंखेरीज करून बाकीचे मार्च मिहन्याच्या सुमारास दुसरीकडे गेले, व जे शिल्लक होते त्यांना मिश्चेमाठीं सगाई शहरांत जावें लागे. तें शहर आमच्या विहारापासून अडीच-तीन मैलांच्या अंतरावर होतें. तेथें मिश्चाटन करून निर्वाहापुरतें अन्न मिळण्याची मारामार पडे; व येण्याजाण्याचे श्रम माझ्या आटोक्यानबाहेरचे होते.

आमच्या शेजारीं पांडवम्थविगाचा विहार होता. तयें मला एक लहानशी झौंपडी मिळण्यासारखी होती, व या स्थविराचे पुष्कळ ग्रहस्थ शिष्य असल्याकारणानें जेवणाची पंचाईत पडत नसे. शिवाय स्थविर व त्याचे शिष्य शाकाहारी असत, व विहारांतच सर्व भोजनाची सिद्धता केली जात असे. मी स्थविराजवळ जाऊन, मला आश्रय चाल की काय. असा प्रश्न केला. हा स्थविर पालि भाषेत अत्यंत निष्णात होता अशी ख्याति होती, पण माझी पालि भाषा त्याला समजेना, आणि ती नीट समजत नाहीं हैं कबूल करणें त्याला आवडेना ! तेव्हां तो संतापून अर्धवट पालि भाषेत मला म्हणाला, " तमचे पाछि भाषेचे उच्चार फार वाईट आहेत. च वर्गांचे संस्कृत रीतीनें उच्चार न करतां तम्ही ब्रह्मी\* पद्धतीनें करीत चला. " त्यावर मी म्हणालों, "महाराज, आमच्या उच्चारांप्रमाणेच सिंहली लोकांचे उच्चार आहेत. तेव्हां ब्रह्मी लोकांचे उच्चार उत्तम आहेत असेंच कांहीं म्हणतां येत नाहीं. तथापि उच्चारांसंबंधानें वादविवाद करण्याचे मला प्रयोजन दिसत नाहीं. अर्थावर दृष्टि ठेवून वागावें असा बुद्धगुरूचा उपदेश आहे. 🌣 तेव्हां माझे उचार जरी आवणास पसंत नसले तरी शब्दांचे सार ग्रहण करा म्हणजे झाले. " त्यावर पांडव-स्थिवर आणखीहि संतापून म्हणाला, " तुमचे आणि सिंहली लोकांचे उच्चार जळतात यांत कांहीं नवल नाहीं. अशा उच्चारांनींच हिंदी आणि सिंहली लोक बौद्धधर्मापासून पतित होत चाल्ले आहेत! हिंदुस्तानांत महंमदी, खिस्ती इत्यादि धर्मीचा जोरानें प्रसार होत आहे, व सर्व हिंदी लोक बौद्धधर्माला मुकले आहेत; आणि सिहलदीपांतही खिस्ती धर्माचा प्रसार जोरानें होऊं लागला आहे ! "

या स्थिवराशीं पालि शब्दांच्या उच्चारांसंबंधीं ज्यास्त बादविवाद करण्यापासून कांहीं निष्पन्न व्हावयाचें नाहीं असें जाणून त्याचा मीं निरोप घेतला. पण जातां जातां, मला रहाण्याला झोपडी मिलेल किंवा नाहीं, असा आणली एकवार मीं प्रश्न केलाच. स्थिवरानें, विचार करून दुसऱ्या दिवशीं काय तें कळवीन, असें सांगून मला निरोप दिला. दुसऱ्या दिवशीं, जागा मिळणें शक्य नाहीं, असें त्यानें सांगून पाठविलें ! झालें! माइयाच वर्गाच्या उच्चारानें सर्व घोंटाळा केला!

#### मंडालेंतील वास्तब्य

आतां दुसरीकडे कांहीं खटपट करून पहावी म्हणून कोणाच्याशा ओळखीनें मी एका टेंकडीच्या मस्तकावर असलेल्या विहारांत गेलों. तेथे एक मध्यम वयाचा मिक्षु व दोघेतिचे लहान श्रामणेर रहात असत. त्यानें जागा देण्याचें कबूल केलें; परंतु जेवणाची व्यवस्था मात्र व्हावयाची नाहीं असें सांगितलें ! तेथून एक मैलाच्या अंतरावर इरावती

<sup>\*</sup> उदाहरणार्थ, ब्रह्मी लोक 'सच्च' या शब्दाचा उच्चार 'तिस्सा' असा करितात.

अत्थं हि नाथो सरणं अवोच न व्यंजनं लोकहितो महेसि । तस्मा अकत्वा रतिमक्खरेसु आत्थे निवेसेय्य मितं मुतीमा ॥

नदीच्या कांठीं कांहीं संन्यासी बाया रहात असत, व नदीच्या वरच्या बाजूला एक गांविह होता. होतां होईल तो या ठिकाणीं गहून आपलें कर्मस्थान पुढें चालवार्ने असा मीं वेत केला. पंधरावीस दिवस कसेबसे गेले; पण डोंगर चढण्याउतरण्याच्या मेहनतीनें आणि ब्रह्मी लोकांच्या तेलकट वगैरे अन्नानें मला एकाएकी भयंकर ताप आला. या विहारांतील पाणीहि फार बाणेरडें होतें. एका मोठ्या हौदांत पावसाचें पाणी सांठविलेलें असे, व दुसरा पावसाळा येईपर्यंत त्याचाच उपयोग करण्यांत येई. जोंपर्यंत लालीं जाण्याचें सामध्यें असे तोंपर्यंत इरावती नदीचें पाणी पिण्यासाठीं आणीत असें. परंतु तापानें आजारी झाल्यावर हौटाचें पाणी पिण्याबांचून गत्यंतर राहिलें नाहीं. तें तापवून गाळून पीत असें. तथापि माझ्यानें तें पिववेना. चार-पांच दिवस असे हाल काढिल्यावर मी या स्थळाला अत्यंत कंटाळलों, व थोडें बरें वाटल्याबरोबर एकदाचा माझा देह नेऊन मंडाले शहरांत टाकला.

मंडाले येथे मी क त्रिलोक या नांवाच्या स्थिवराच्या आश्रमांत रहात असें. त्याला पालि भाषा ग्रुद्ध बोलतां येत असे, व मुर्गेवानें त्याचे उच्चारिह आमच्याचसारखे असत! आपलें व्रत पाळण्याविषयीं त्याची फार ख्याति असे. एखादा भिश्च सकाळीं उिशरां उठला तर तो म्हणत असे, कीं, 'मंडाले शहरांतील लहान लहान पोरी पहांटेला उटून तुमच्यासाठीं अन्न शिजवीत असतात, आणि तुम्हीं त्या अन्नावर निर्वाह करून खुशाल झोंपा घेतां, याची तुम्हांला लाज वाटावयास पाहिजे!' उिशरां उठणाऱ्या भिश्चंपाठीं त्यानें एक दंड ठरविला होता. तो असा कीं, आश्रमांतील झाडांला त्यांनीं पाणी घालावें, व बुद्धाच्या मूर्तीसमोर अमुक घडे पाण्यानें महन ठेवावे. एके दिवशीं सकाळीं स्वतः त्रिलोकाचार्यच हें कमें करीत होते. तेव्हां मी म्हणालों, " गुरुजो, आज आपण दंडकर्म करीत आहें. " मी म्हणालों, " पण हा नियम आपण शिष्यांना पाळण्यासाठीं केला आहे, तो आपणा स्वतःस कसा लागू पडेल ?" आचार्य म्हणाले, " आयुष्मन् आपण जो कायदा करतों, तो मोडण्यासाठीं नव्हे. जोंपर्येत चांगल्या कायदाला मान देकन आपण चालतों, तोंपर्यतच आपणी उन्नति होते. कायदा आपणां सर्वापेक्षां उच्च स्थानीं आहें समजन त्याप्रमाणें आम्हीं सर्वानीं मनःपूर्वक वागलें पहिजे."

दुमन्या एका दिवशीं त्रिलोकाचार्यांना मंडाले शहरांतील कर्दममय रस्त्यांत्न भिक्षेमाठीं फिरत असतांना मीं पाहिलें. वयाला साठ वर्षे झालेले हे इद्ध स्थिवर भर पावसांत्न आणि चिम्बलांत्न फिरत असतांना पाहून मला मोठा अचंबा बाटला ! विहारांत आत्यावर मी त्यांना म्हणालों, "गुरुजी, आपण आज पाऊस असतांना भिक्षेसाठीं स्वतः गेलां हें कसें ?" ते म्हणाले, "आयुष्मन्. मी जर स्वतः गेलों नाहीं तर विहारांतील सर्व भिक्षूंना पुरण्याजोगे शाकमाजी, आमटी वगैरे पदार्थ पिळत नाहींत तरण भिक्षूंना गांवांत कोणी ओळम्बत नमत्यामुळें त्यांची दाद लागत नाहीं, व केवळ कोरडा भात देऊन त्यांची रवानगी करण्यांत येते; आणि म्हणूनच कितीहि पाऊस असला

व रस्ते चिखलानें भरलेले असले तरी मी भिक्षेला जात असतों. मीं सुग्रास अन्न खावें आणि तरूण भिक्षूंनी नुसता कोरडा भात खावा, हें माझ्यानें कसें पाहवेल ?" ही गोष्ट येथें सांगण्यांचें कारण हें, कों, त्रिलोकाचार्य जितके कडक असत, तितकेच ते दयाळू असत, हें आमच्या वाचकांस समजावें.

त्रिलोकाचार्याची माइयावर फार फार मर्जी असे. मी पाहणा असल्यासुळे मला त्यांनी पहांटेला उठण्याचा नियम लागू केला नव्हता. विहारांत झाडलोट करण्याचे कामहि माझ्याकडे दिलें नव्हतें. गांवांतील कांहीं गृहस्थांना सांगून मला रोज हिंदी पद्धतीनें बन-विलेली शाकभाजी वरौरे मिळावी अशी व्यवस्था केली होती. सरासरी दहा-बारा ग्रहस्थांच्या वरीं मी जात असें, व थोडीथोडी मिक्षा वेऊन परत विहारांत येत असें. मंडाले शहरांत दहा हजार भिक्ष असल्यामुळें, व तेथील लोक फारसे श्रीमंत नमल्यामुळें पुष्कळ भिक्षंना भिक्षा मिळणे फार कठीण जातें. शेंशंभर घरें फिरावीं, तेव्हां कोठें पोटा-पुरता भात गोळा होतो. आमटी आणि भाज्या मिळविणे हें काम तर नवीन भिक्षंना जवळजवळ अशक्यच आहे. तथापि मी परदेशी आणि नवीन भिक्ष असूनहि माझें येथें उत्तम चालत असें. मंडाले शहरांतील पाणीहि चांगलें. तेव्हां एकंदरींत मला येथें सगाई-पेक्षां बरें बाटलें. पण कांहीं दिवसांनीं ब्रह्मा लोकांनी तयार केलेलें अन्न प्रक्रनीस मानवत नाहीं, असा अनुभव आला. एक तर येथें दुध, तूप, वगैरे रिनग्ध पदार्थ बहुधा मिळतच नसत. दुसरें, सगळ्या भाउयांतून तिळाचें तेल वापरलें जात असे. कांहीं पदार्थीत तर कच्चेंच तेल असें. त्यामळें मला फार त्रास होऊं लागला. मंडालेची हवाहि मे महिन्याच्या सुमारास फारच कडक असते. तेव्हां मीं तेथून मे महिन्यांत मोलमिन् येथें जाण्याचा बेत केला.

बौद्धधर्माच्या प्रसारासाठी एक सभा मंडालेला त्या वेळी स्थापन झालेली होती. मिक्षूंना मदत करावी, व्याख्यानें द्यावीं, ब्रह्मी भाषेत बौद्धधर्मासंबंधानें पुस्तकें प्रसिद्ध करावीं, वगैरे कामें ही सभा करीत असे. या सभेनें रंगूनपर्येत मला तिकीट काढून दिलें. पुढला प्रवास मीं बोटींतून केला. मंडाले आणि मोलिमन् या दोन शहरांत विहाराच्या बाबतीत जमीनअस्मानाचें अंतर! मंडाले शहरांत ब्रह्मी राजाच्या वेळचे जरी विहार धरले तरी त्यांची तुल्ना मोलिमनच्या कांहीं विहारांशीं करतां येण्यासारखी नाहीं. येथील व्यापारी फार श्रीमंत असल्यामुळें त्यांनीं मोठमोठाले विहार बनविले आहेत. या विहारांत्न सोन्याच्या वर्णाचीं कामें केलेलीं आहेत. पण मंडालेसारखे येथें भिक्षु मात्र नाहींत! एवढा मोठा विहार, परंतु त्यांत रहाणारे भिक्षु चारपांच असावयाचे! येथें भिक्षुंना दानहि पुष्कळ मिळतें. चातुर्मास्यांत पुष्कळ ठिकाणीं सार्वजनिक दान देण्यांत येतें. तेथें भिक्षुंना एकएक गडी बरोबर घेऊन जावें लागतें!

मी येथें ऊ सागर स्थिवराच्या वैजयंत नांबाच्या विहारांत रहात होतों. हा विहार फार मोठा आहे. वरंतु मी स्तूपाच्या जवळ एक लहानशी खोली होती त्या लोलीत रहात असें. ज्या दिवशीं पाऊस नसे त्या दिवशीं दुपारीं मी जवळच्या टैंकडीवर जाऊन बसत

असें. येथून खालचा देखावा अत्यंत रमणीय दिसत असे. या विहारांतिह माझ्या जेवणाचे हाल तसेच पुढें चालू होते! निर्मीसमस्य जेवण मिळणें दुरापास्त असल्यामुळें उकडलेल्या मुगांवर, भातावर आणि डब्यांत सांठविलेल्या लोण्यावरच निर्वाह करावा लागे. मधूनमधून दहीं मिळत असे, व कांहीं दिवस एक हिंदुस्तानी शियाई माझ्यासाठीं वरण पाठवीत होता. इतके कष्ट भोगावे लगत तरी मंडालेणेक्षां येथें माझे दिवस बरे गेले. चातुर्मास्य संपल्यावर प्रज्ञास्वामी नांवाच्या स्थविरानें मला आपस्या विहारांत रहावयास आमंत्रण केलें. सागर स्थविराच्या परवानगीनें मी तेथें रहावयास गेलों. प्रज्ञास्वामी स्थविराला मी 'मुखबोध ' व्याकरण शिकवीत असें, व तो मला अभिधमिथेसंग्रह शिकवी. परंतु या ठिकाणीं पुनः तैलमय अन्नाचें ग्रहण करणें भाग पडल्यामुळें माझी प्रकृति बिघडली. एका पारशी डॉक्टराचें औषध करून पाहिलें, पण गुण पडला नाहीं. जिवाला अगरीं कंटालून गेलों. एके दिवशीं डॉक्टरानें पायाला चोळण्यासाठीं एक औषध दिलें होतें. त्यावर विष ( Poison ) असें लिहिलें होतें. त्या रात्री हें औषध विकत टाकून देहाचा अंत करण्याचा विचार माझ्या मनांत कितीदां तरी आला! शेवटीं ती बाटली खिडकीवाटे चाहेर ओतून टाकून मी झोंपीं गेलों!

कांहीं दिवस स्थलांतर करून पाहावें म्हणून मी मोलमितप्लीकडल्या बाजूला असलेल्या ' बिल्ल्वाऊन्' नांवाच्या बेटांत रहावयास गेलों. तेथं अरण्याच्छादित एका टेंकडीवर लहानशा श्रोंपर्डीत रहात होतों. कांहीं अंतरावर दुसरे भिश्च रहात असत. पण रात्रीं मी माझ्या श्रोपडीत एकटाच निजत असें. येथेंहि माशी प्रकृति नीट राहीना. मोलमिनपासून पांच सहा मैलांच्या अंतरावर एका जंगलांत लांकडाच्या कांहीं सुंदर श्रोंपड्या असून तेथें कांहीं भिश्च रहातात. त्या ठिकाणीं पाण्याचे श्रोरहि फार चांगले आहेत. तेथें जाउन मी पंघरा-वीस दिवस राहिलों. माशी श्रोंपडी इतर श्रोंपड्यांहून फार दूर होती, व या अरण्यांत वाघाचें फार भय असे. परंतु त्या हिंस प्राण्यांचा मला त्रास पोंचला नाहीं. मात्र माश्च्या जेवणाचे अतिशय हाल झाले. भिक्षेसाठीं दोन-अडीच मैलांच्या अंतरावर बावें लागे, व एवढें करूनहि भाताशिवाय दुसरा पदार्थ क्वचित्च सांपडे. मांस, मासे वगैरे पदार्थ मिळत असत; पण त्यांचा मला उपयोग काय ?

तात्पर्य, ब्रह्मदेशांत भिक्षु होऊन वास्तव्य करणें जवळजवळ अशक्य आहे, असा मला अनुभव आला. भिक्षूला आपलें अन्न शिजवितां येत नाहीं, आणि दुसन्यानें दिलेक्या अन्नावर मला निर्वाह करितां येत नाहीं, अशी स्थिति प्राप्त झाली तेव्हां हिंदुस्तानांत राहिलेले दिवस कोठें तरी कंठावे असा मीं वेत केला. पण प्रज्ञास्वामी वगैरे स्थिवरांचें म्हणणें पढलें, कीं, हिंदुस्तानांत बौद्ध भिक्षु नाहींत, तेव्हां एकट्या भिक्षूला तेथें विनयाच्या नियमांप्रमाणें रहातां येणार नाहीं. आतां आणली भिक्षुल संभाळण्यांत अर्थ नाहीं, असें दिस्त आत्यामुळें मला तें सोडून देण्याम मोकळीक था, अशी स्थविरांला विनंती केली. मला बरोबर पैसे ठेवावे लागतील; कथीं कथीं स्वतःचें अन्न स्वतःच तयार करावें लागेल; कथीं बारा वाजून गेल्यावर जेवण्याचा प्रसंग येईल; तेव्हां भिक्षूचे सर्व नियम माइयाकट्सन

पाळले जाणार नाहींत; म्हणून योग्य मार्गीनें मला भिक्षुत्व सोड्सन जाऊं द्या, असें मी म्हणालों प्रज्ञास्वामी स्थितिगानें मला या कामीं अनुमादन दिलें, व माझ्यासाठीं कांहीं भगवीं बस्नें तयार करण्याचा उपक्रम केला. पण शेवटीं विचारपरिवर्तन झाल्यामुळें तो मला म्हणाला, "तुमचे म्हणाणें खरें आहे. तथापि आमन्यासमोर भिक्षुत्व सोडण्यानें आम्हांला विघाद वाटेल; म्हणून कलकत्त्याला जाऊन तेथें संधांत्न बाहेर पडण्याचा विधि करावा." हें त्या स्थितराचे म्हणाणें निस्यायामुळें आणि कांहीं अंशीं त्याच्यावर असलेक्या प्रेमामुळें मला मान्य करावें लागलें.

ब्रह्मदेशाहून कलकत्त्याला येण्याला मला मुळींच आयास पडले नाहींत. आगबोटीचें भाडें वगैरे अनायासें मिळालें. रंगूनहून आगबोटीचा प्रवास सेकंड क्लासांतृन केला.

१९०४ च्या जानुआर्शपासून १९०६ च्या जानुआरीपर्येत हीं जी मीं दोन वर्षें घालविलीं, त्यांत देहाचे अनेक प्रसंगीं हाल झाले हें वर सांगितलेंच आहे. एण मनाची उन्नित मात्र बरीच झाली. चित्ताची एकाग्रता साधण्याची हळूहळू संवय झाल्यामुळें अभिधर्मासारखे विकट ग्रंथिह मला समजून वेण्यास अवकाश लागला नाहीं. फावल्या वेळांत पुष्कळ पालि ग्रंथ माझ्या वाचनांत आले. विशुद्धिमार्गाचे पहिले एक-दोन भाग तर मीं दोनतीनदां वाचले. याशिवाय अनेक देश पहाण्याची आणि अनेक स्थविरांना भेटण्याची संधि मिळाली, व तद्द्वारा जगाचा बराच अनुभव आला.

१६

# परावर्तन

बो सोडल्यापासून ब्रह्मदेशांत्न १९०६ सालच्या जानुआरीत कलकत्त्याला येईपर्यंत जो काळ गेला तो केवळ शिक्षणांत गेला, असे म्हटलें पाहिजे. या कालांत बौद्ध-धर्माचे ज्ञान संपादायें हेंच काय तें ध्येय डोळ्यांसमोर होतें; पण आतां साधल्यास बौद्ध-धर्माच्या ज्ञानाचा प्रसार करण्यासाठीं थोडीबहुत व्टिपट करावी अशी इच्ला उद्भूत होऊं लागली. तथापि कोणत्या मार्गानें गेलें असतां हिंदुस्तानाला माझा कांहीं उपयोग होईल, हें निश्चितपणें समजेना. कलकत्त्याला आल्यावर उमरावतीला जाऊन तेथें कांहीं वेळ रहावें, व मग साधल्यास पुण्याच्या बाजूला जाऊन कांहीं लटपट करावी, असा विचार होता. परंतु एका आकरिमक गोष्टीमुळें माझ्या परावर्तनाला अचिंतित वळण लागलें. तें कसें, हें या प्रकरणांत सांगावयाचे आहे.

### हरिनाथ देंची ओळख

कलकत्त्याला कपाली टोल्यांतील आतंत गलिन्छ वस्तींत बौद्ध धर्मोद्धर नांवाचा एक विहार नुकताच बांधण्यांत आला होता. तेथें बुद्धाची मूर्ति स्थापन केटी होती, एवट्यान्यरूनच या जागेला विहार हें नांव देण्यांत आलें असावें! माइया समजुतीनें तर ही जागा विहार या संशेला अगदीच अपात्र होती. अस्तु. ज्या अर्थी कलकत्त्यात उत्तरण्यास दुसरी सोयीवार जागा नन्हती (कां कीं, महाबोधि समेची माड्याची जागा सोडली असत्यामुळें सर्व सामान काशीला नेण्यांत आलें होतें; तेव्हां तेथें उत्तरता येणें शक्य नन्हतें ) त्या अर्थी मी या विहारांत उत्तरलों. दोन दिवस विश्रांति वेकन पुढत्या प्रवासलाल लागावें, अशा बेतानें तेथें राहिलों. कृपाचरण आणि गुणालंकार नांवाचे चितगांग येथील दोन मिक्षु येथें रहात असत. त्यांचा आणि श्रीयुत हरिनाथ दे या ग्रहस्थांचा बराच परिचय होता. पालि माधा शिकण्यासंबंधानें याची खटपट चालली होती, आणि म्हणूनच तो मधूनमधून या विहारांत येते असे. पूर्ण नांवाचा दुसरा एक ब्रह्मी मिक्षु जवळच एका माड्याच्या घरांत रहात असे. त्याचा व हरिनाथ देचा चांगलाच परिचय होता. हा मिक्षु सीलोनांत असतांना मला ओळखत असे, व पुढें ब्रह्मदेशांतिह मी असतांना माहयासंबंधीं त्याला सर्व गोष्टी ऐक्न्म माहीत होत्या.

मी एक दिवस धर्मोकुर विहारांत बाल्विला न बाल्विला तोंच कृपाचरण आणि गुणालंकार मिक्षु माइया जाण्यासंबंधानें उत्सुक दिसूं लागले ! मीं त्यांना सांगितलें, कीं, मला त्यांजकडून पैशांची वगैरे अपेक्षा नाहीं; केवळ विश्रांतीसाठीं एखाददुसरा दिवस मी तेथें रहाणार आहें. आणखी कांहीं दिवस रहावें असा विचार कदाचित् झाला असता, परंतु त्यांची उत्सुकता पाहून मीं त्वरित तेथून जाण्याचा बेत केला. म्हणजे सोमवारचा दिवस राहून मंगळवारच्या गाडीनें नागपुराकडे जाणार होतों. परंतु माझा हा बेत कर्मधर्मसंयोगानें सोमवारीं पूर्ण मिक्सूला समजला. त्याच दिवशीं त्याची व माझी कलकत्त्यांत पहित्यानें गांठ पडली असावी. त्यानें ताबडतोच जाऊन हरिनाथ देला सांगितलें, कीं, तुम्हांला पालि शिकावयाचें असेल तर सीलोन किंवा ब्रह्मदेश या ठिकाणींह सांपडणार नाहीं असा एक मनुष्य येथें आला आहे. एण तो उद्यांच दुसरीकडे जाणार आहे.

हरिनाथ देंच्या वरीं त्या दिवशीं त्याच्या भावाचें टम होतें, व यजमानपणाचें काम स्वतः त्यानेंच केलें. त्याला हा निरोप लग्नकार्यीत गुंतला असतांना समजला, व थोडीशी मोकळीक मिळाल्याबरोबर तो तसाच मजपाशीं आला, आणि मला म्हणाला, "आपण येथें आणायी एकदोन दिवस तरी रहा. म्हणजे मला काय पाहिजे असेल तें सर्व सविस्तर सांगेन. आज मी माइया भावाच्या लग्नाच्या गडबडींत आहें. तुम्ही उद्यांच दुसरीकडे जाणार आहां, असें समजल्यावरून मी येथें आलों आहें, आणि उद्यांचा दिवस तरी

येथें राहन माझें म्हणणें ऐकून घ्यावें, अशी विनंती आहे."

श्रीयुत हरिनाथ देने दुसऱ्याहि पुष्कळ गोष्टी या वेळीं सांगितत्या. 'आपण सेनेटचा मेंबर आहों, इंग्लिशचा प्रोफेसर आहों व पालि भाषेचा प्रसार करण्याची आपणाला उत्कंठा आहे,' वगैरे त्यानें सांगितलेल्या गोष्टींचा माइयावर फारसा परिणाम झाला नाहीं! बंगाली बाबू फार करून बडबडे असतात व त्यांच्याकडून कोणतेंहि काम सिद्धीला जाणे मुष्कील असतें! विशेषतः बौद्धधर्मासंबंधानें त्यांना आस्था असेल, हें मुळींच संभवत नाहीं, असें माझें त्या वेळीं मत होतें तथापि हा एवढा योग्यतेचा गृहस्थ एक दिवस रहाण्यासाठीं विनंती करितो आहे, तर एक दिवस रहाण्याला आपलें काय जातें, उद्यां जाणार त्याच्याऐवजीं आणली दोन दिवसांनीं जाईन, असें मनांत आणून मी मंगळ-वारीहि धर्मोक्टर विहारांत राहिलों.

येथं श्रीयुत हरिनाथ दे संबंधानें थोडीशी माहिती देणें अनुचित होणार नाहीं. ही माहिती जरी महा मागाहून मिळाडी होती तरी ती वाचकांच्या सोयीसाठीं येथेंच देऊत टाकतों. भूतनाथ दे नांवाचे कायस्थ जातीचे एक वंगाली गृहस्थ स्वतःच्या मेहनतीनें शिक्त बी. एल. परीक्षा पास झाल्यावर रायपुर (C. P.) वेथें विकली करीत असत. त्यांचे थोरले अपत्य हरिनाथ हे होत. लहानपणीं हा मुल्मा फार बावळट असे. म्हणून बापानें त्याच्या शिक्षणाकडे मुळींच हक्ष्य पुग्विलें नाहीं. पण त्याला शिकण्याची होस फार. आईजवळ वंगाली बाराखड्या शिक्तन त्यानें बंगाली ग्रंथ वाचण्यास मुख्वात केली. आईला योडें हिंदी येत असे. तेंहि तो शिकला; नंतर एका मिश्रन-याजवळ जाऊन इंग्रजी शिक्तुं लगाला. आठ वर्षाचा झाल्यावर बापानें याला शाळित पाठिण्याचा विचार केला. पण पहातो तों याची तीनिह भाषांत वयाच्या मानानें चांगली प्रगति झालेली! तेव्हां बापानें वर्री शिक्षक वगैरे ठेवून व स्वतः शिकवून हरिनाथ देच्या ज्ञानांत चांगली भर पाडली. बारा वर्षाचा झाला नाहीं तोंच हरिनाथाची इंग्रजी भाषेत उत्तम प्रगति झाली, व तेराच्या कीं चौदाव्या वर्षी कलकत्ता युनिव्हर्सिटीच्या मॅट्रिक परीक्षेत पास होऊन त्यानें स्कॉलर-शिय मिळविली. पुढें भूतनाथ दे यांनीं त्याला सेंट झेवियर कॉलेजमध्यें ठेविलें. युनिव्हर्सिटीच्या सेंट झेवियर कॉलेजमध्यें ठेविलें. युनिव्हर्सिटीच्या सर्व परीक्षांमध्यें भाषा विषयांत हरिनाथानें चांगली कीर्ति मिळवली.

एम्. ए. झास्यावर त्याला हिंदुस्तान सरकारची स्कॉलरशिप मिळाली, व तो इंग्लंडला गेला. प्रथमतः सिव्हिल सर्विहस परीक्षा पास होण्याची त्यानें खटपट केली. पण गणित विषयांत व कायद्यांत थोडा कच्चा असल्यामुळें व कदाचित् दारूबाजीच्या व्यसनांत सांपहत्यामुळें तो या परीक्षेत नापास झाला. परंतु धीर न सोडतां केंब्रिज युनिव्हर्सिटीची बी. ए. डिग्री मिळविण्याची त्यानें खटपट केली. कलकत्ता युनिव्हर्सिटीतं लेंटिन भाषा घेऊन तो पास झाला होता. येथें ग्रीक, लेंटिन व इंग्रजी या भाषांत त्याचा पहिला नंबर आला. याशिवाय फ्रेंच, जर्मन आणि अरबी या भाषांचें त्यानें उत्तम ज्ञान संपादिलें. कोणतीहि भाषा अवगत करून वेण्यास त्याला विल्ब लागत नसे. अरबी भाषेचा कोश त्यानें नुसता पाठ केला होता, असें एक ग्रहस्थ सांगत असे! इंग्रजी भाषेत तर तो गद्य

आणि पद्य दोन्हीहि फारच उत्तम लिहीत असे.

केंब्रिजच्या बी. ए. च्या परिक्षित पास झाल्यावर इंडियन एज्युकेशनल सर्विहसमध्ये स्थाला नोकरी मिळाली; व प्रथमतः डाका कॉलेजांत त्याला इंग्रजीचा प्रोफेसर नेमण्यांत आलें. त्यानंतर सरासरी एका वर्षोत त्याचे वडील निवर्तले. मी कलकत्त्याला आलों, त्याच्यापूर्वी हरिनाथ देची प्रेसिडेन्सी कॉलेजांत बदली झाली होती; व घरमटोला स्ट्रीटमध्ये एका भाड्याच्या वरांत तो रहात होता.

ठरस्याप्रमाणें दुसऱ्या दिवशीं तो मला पुनः भेटला व त्यानें कलकत्त्याला निदान तीन महिने तरी मीं रहावें, असा आग्रह चालविला. तो महणाला, "पालि भाषेंत एम, ए. होण्याची माझी उन्कट इच्छा आहे. त्या परीक्षेचे बहुतेक ग्रंथ मीं वाचले आहेत. परंतु 'अष्ठसालिनी 'हा ग्रंथ मला मुळींच समजत नाहीं. पुष्कळ भिक्षूंना मीं विचारून पाहिलें. जर्मनी वगैरे ठिकाणीं पुष्कळ पंडितांना लिहिलें. परंतु या कामीं कोणाचीहि मदत झाली नाहीं; आणि सध्यां होत नाहीं. तेव्हां मेहम्बानी करून दोन महिन्यांच्या आंत हा ग्रंथ मला समजावून चा, आणि मग दुसरीकडे जा. तुम्हांला जें कांहीं पाहिजे असेल तें मी देण्यास तयार आहें. "

मी म्हणालों, " तुम्हाला मदत करण्याची माझी इच्छा आहे; परंतु या विहारांत राहून तें काम करणें शक्य नाहीं. मला एकान्तांत रहाण्याची कार संवय लागली आहे, आणि येथें तर रात्रंदिवस लोकांचा जमाव असतो. नेव्हां माझ्यामाठीं जेथें कारशी गडबड नसेल, अशी एखादी जागा ध्याल, तर मी तुमच्या म्हणण्याप्रमाणें दोन महिने येथें राहीन."

हरिनाथ देनें ही गोष्ट तेन्हांच कब्ल केळी. त्याच्या सासन्याचें घर त्याच्या घराजवळ होतें. तेथें दोन खोल्या घराबाहेरील पटांगणांत निराळ्या होत्या. त्यांचा घराघीं संबंध नव्हता. मला त्यांने त्या खोल्या दाखवल्या. त्या पसंत नसत्या तर दुसरें एखादें स्वतंत्र घर भाड्यानें वेण्यास तो तयार होता. परंतु त्याच्यावर विनाकारण खर्च लादूं नये, म्हणून मीं ती जागा पसंत केली: आणि ताबडतोब तेथें रहावयास गेलों. हरिनाथ देचें घर जवळ असल्यामुळें मी तेथेंच जेवण्यास जात असें. १९०६ च्या मार्च महिन्याच्या १५ तारखेंपरेंत मी येथें होतों. या अवशींत हरिनाथ देला अष्टवालिनी हा ग्रंथ उत्तम प्रकारें समजावृन दिला. पालि टेक्स्ट सोसायटीनें प्रसिद्ध केलेल्या प्रतींत मीं त्याला शंकडों जुका दाखवृन दिल्या. तें सर्व पाहून तो फारच खूष झाला व कलकत्त्यावच रहाण्याविषयीं मला आग्रह करूं लागला.

या अवधीत दुमन्या एका गृहस्थाची आणि माझी हरिनाथ देच्या घरीं भैत्री जडली. हे गृहस्थ प्रेसिडेन्सी कॅलेजमध्यें इंग्रजी माधेचे अध्यापक असलेले श्रीयुत मनमोहन घोष होत. बंगार्स्यातील प्रसिद्ध सुधारक राजनारायण बस् यांच्या मुलीचे हे चिरंजीव यांचे वडील इंडियन मेडिकल सर्विहसमध्यें असत. वडील बंधु कुचिबहारच्या महाराजांचे सेकेटरी होते, व धाकटे बंधु श्रीयुत अरविंद घोष बडोटा संस्थानांत मोठ्या हुद्यावर होते, व पुढें कलकत्वा नॅरानल कॉलेजचे प्रिन्सिपाल झाले. रोवटले बंधु बारींद्र घोष

यांना, माणिकतोळा बांबच्या कटांत सांपडत्यामुळें जन्मठेप काळ्या पाण्याची शिक्षा झाली होती. २३ मन तोहन बोष यांचें इंग्रजी भाषेचें प्रावीण्य इतकें होतें, कीं त्यांची कविता खुद्द इंग्लंडांतिह फारच वाखाणळी गेळी होती. १९०६ सालीं या गृहस्थावर एक मोठें संकट ओढवळें होतें. त्याच्या पत्नीला वेड लागून ती अत्यवस्थ स्थितींत होती. बिचाऱ्याला, स्वभावतःच कवि पडत्यामुळें, हा प्रसंग फारच दुःसह झाला होता. अशा स्थितींत त्याची व माझी मैत्री जडली. मीं त्याला वाचण्यासाठीं माझ्याजवळ अमलेले कांहीं बौद्ध ग्रंथ दिले. ते त्याला फारच आवडले, व तेव्हांपासून बौद्धधर्मासंबंधानें तो माझ्याशीं चर्चा करूं लागला.

### सिकीमला भेट

मार्च महिन्याच्या १५ तारखेनंतर कलकत्ता सोझून सिकीमला जाण्याचा माझा बेत ठरला. हेतु हा, कीं, दक्षिणेकडील बौद्धधर्माची जशी माहिती मिळवली, तशी ती उत्तरेकडील बौद्धधर्माची जशी माहिती मिळवली, तशी ती उत्तरेकडील बौद्धधर्मांसंबंधानेंहि मिळवितां यावी. हरिनाथ दे यानेंच या कामी सर्व मदत केली. १९०५ साली डिसेंबर महिन्यांत ताशीलामा कलकत्त्याला आला. तेव्हां बुद्धधर्मी-कुर सभेमार्फत त्याचा बराच गौरव करण्यांत आला होता. त्या प्रसंगीं सर्व कामांत हरिनाथ देनेंच पुढाकार घेतला होता, व कॅप्टन ओकोनार, सिकीमाचे रेसिडेंट मि. व्हाईट वगैरे मंडळीशीं त्याचा चांगला परिचय झाला होता. बुद्धधर्मीकुर सभेमार्फत सिकीमच्या महाराजकुमाराला आणि स्वतः मि. व्हाईट याला अशीं दोन पर्वे त्यानें मला दिलीं.

२३ बंगालमधील भागलपूर संस्थानातील त्या काळातील नावाजलेले डॉक्टर कृष्णधन घोष यांचे मनमोहन घोष, अरविंद घोष, आणि बारींद्र घोष, हे तिवेही पुत्र होते. त्यांचे शिक्षण संपूर्णपणे इंग्लंडात झाले होते. मनमोहन यांनी भारतात परतत्यानंतर इंग्रजीचे प्राध्यापक म्हणून शिक्षणकार्थास वाहून घेतले. ते इंग्रजीचे उत्तम कवी होते. त्यांचे दोन काव्यसंग्रह प्रसिद्ध आहेत. अरविंद आय्. सी. एस्. च्या परीक्षेत दुसरे आले होते. पण अश्वारोहणाच्या परीक्षेत हजरच न राहिल्यामुळे ते आय्. सी. एस्. होऊ शकले नाही. भारतात आल्यानंतर बडोदे संस्थानात काही काळ वरिष्ठ नोकर नि तेथील कॉलेजात प्राध्यापक म्हणून काम केल्यावर ते राजकारणाकडे वळले. नंतरच्या काळात, क्रांतिकारक, राजकारणी, इंग्रजी भाषेतील कवी, लेलक, संपादक, एक जगदिख्यात योगी, एका अभिनव तत्त्वज्ञानाचे प्रवर्तक, आणि पाँडिचरी येथील आश्रमाचे संस्थापक, अशा अनेक कार्योमुळे त्यांचे नाव अजरामर होऊन वसले आहे.

बारींद्र बोघ हे त्यांच्यापेक्षा धाकटे. तेही क्रांतिकारक होते. माणिकतोळा प्रकरणात त्यांच्या दोघांबरही खटले झाले होते. बाबू चित्तरंजन दास यांनी त्यांच्या बचावाचे काम केले. या खटल्यात अरविंदांना एक वर्षाची सक्तमजुरीची आणि बारींद्रना जन्मटेप काळ्या पाण्याची शिक्षा झाली.

मनमोहन धोष यानें दार्जिलिंग येथील सरकारी हायस्कूलच्या हेडमास्तरला आगाऊच पत्र पाठवृत त्याच्या घरीं उतरण्याची माझी सोय केली. कपड्याल्स्याचा खर्च हरिनाथ देनेंच केला.

नंतर मार्चच्या २० तारखेच्या सुमारास मी कलकत्त्याहून निवालों. जवळ पैसे वगैरे ठेवावयाचे होते; व जेवणहि वेळींअवेळीं करावें लागलें असतें; म्हणून निचण्याच्या पूर्व-दिवशींच मीं विधिपूर्वक भिक्षुत्वाचा त्याग केला. दार्जिलिंगपर्येत आगगाडीचा प्रवास असल्यामुळें मला कोणत्याहि प्रकारें ताप झाला नाहीं. परंतु दार्जिलिंगहून सिकीमपर्येत प्रवास पायीं करावयाचा होता, व प्रदेश फारच अपरिचित असल्यामुळें केवळ तिबेटी मजुरांवर विश्वास टाकृन हा प्रवास करणें मला इष्ट वाटलें नाहीं. तेव्हां हेडमास्तरानें सिकीमपर्येत मला पोंचविण्यासाठीं आपला माळी बरोबर दिला. माझे कपडे पुस्तके, वगैरे सामान नेण्यासाठी दोन भोटिया मजूर करण्यांत आले, व मी, हेडमास्तराचा माळी आणि हे दोचे मजूर असे चौत्रेजण सिकीमच्या रस्त्याला लागलों. वाटेत जेवणखाण करण्यासाठीं माळ्याचा फारच उपयोग झाला.

एका वर्षापूर्वी यंग इसबंडचें मिशन तिबेटांत गेलें होतें, व त्यासाठीं सिकीमवरून साधारण रस्ता तयार करण्यांत आला होता. तेव्हां रस्त्यांत आम्हांला विशेष त्रास झाला नाहीं मात्र एका ठिकाणीं एका तिबेटी माणसाचा खून झाला होता व त्याचें प्रेत रस्त्याच्या बाजूला सांपडलें होतें. त्या दिवशीं सूर्यास्ताच्या सुमारास आम्ही त्या ठिकाणीं पोहोंचलों. तेथें तिबेटी लोकांच्या कांहीं झोंगड्या होत्या. परंतु त्यांत वस्ती करणें घोक्याचें बाटल्यावरून भी थेट सरकारी डाक बंगल्याकडे गेलों पण तेथील शिपाई मला आंत राहूं देईना. तो म्हणाला, "आजची रात्र तुम्हीं बाहेर ओट्यावर पाहिजे तर निजा, पण सिकीम सरकारच्या पम्वानगीशिवाय तुम्हांला आंत राहूं देता येत नाहीं." मी म्हणालों, "मी सिकीमच्या महाराजकुमारांकडेच उतरणार आहें. त्याचा राजवाडा बर मला रहावयास मिळणार, तर मग यःकश्चित् डाक बंगल्यांत एक रात्र रहाण्याला हरकत कां असावी ?" गरीब बिचारा शिपाई, महाराजकुमार वगैरे बड्या मंहळींचीं नावें ऐक्श्वाबरों यांगरून गेला, व त्यानें लगेच दरबाजा खुला करून आमचें सामान वगैरे ठेव ज्यास आम्हांस मोकळीक दिली ! त्या रात्रीं दोन्ही भोटिया मजुरांना बाहेरच्या बाजूला निजवून माळ्याला आंतस्या बाजूला निजविलें, व मी थकून गेल्यामुळें स्वस्थ झोंपी गेलों. या एका गोष्टीशिवाय वाटेंत सांगण्यासारखी दुसरी गोष्ट घडून आली नाहीं.

सिकीमला पोंचल्यावर मी थेट राजकुमाराच्या बंगल्यावर गेलों, व बौद्धधर्मोंकुर समेचें पत्र त्याला दिलें. पत्र वाचून त्यानें आपत्याच बंगल्यांत एका बाजूला माझी रहाण्याची व्यवस्था करून दिली. जेवण माझ्याच देखरेखीखालीं त्याचा एक नोकर बनवीत असे. येथें एक नवीन ॲंग्लो व्हन्यांक्युलर स्कूल निवालें होतें. त्याचे हेडमास्तर दाव सांदप् कःजी या नांवाचे भोटिया यहस्थ होते. त्यांच्याजवळ मीं तिबेटी भाषा शिकण्याचा प्रयत्न केला. परंतु त्यांना विशेष सवड नसस्यामुळें व माझ्याहि अंगीं पूर्वीप्रमाणें

चिकाटीनें मेहनत करण्याचे सामर्थ्य न राहिल्यामुळें माझ्या हातून तिबेटी अक्षरांच्या ओळखीफ्टीकडे शिकण्याचें काम म्हणण्यासारखें पार पडलें नाहीं. विशेषतः येथें रहाण्याची मला एक प्रकारची चीडच आली. मी जेव्हां हरिनाथ देचें पत्र घेऊन येथील रेसिडेंट मि. व्हाईट यांस मेटावयास गेलों, नेव्हां त्यांनीं म्हटलें होतें, कीं, ' येथल्या परिस्थितीचा तुम्हांला लक्करच कंटाळा येईल; येथील बौद्धधर्म सीलोनच्या बौद्धधर्माइतका उज्ज्वल तर नाहींच, पण उल्लट येथल्या लोकांना बौद्ध म्हणता येईल की नाहीं याचीच शंका आहे.' या गोष्टीचा मलाहि लवकरच अनुभव आला. सिकीमच्या मठांतून गाई मारून भिक्षूंना मांस चारण्याची विहवाट होती ती नुकतीच बंद करण्यांत आली होती. तथापि हुकरें वगैरे प्राणी मारून, त्यांच्यावर निर्वाह करण्याला येथील लामाला मुळींच विक्कत वाटत नसे. याशिवाय या लोकांची रहाणी इतकी गलिच्छ आहे, कीं, त्यांनीं शिजविलेलें अञ्च लाण्याचा मला कंटाळा येई.

### बेडकाची भाजी

सिकीमच्या राजानें बनविलेख्या एका मठांत खुद्द तिबेटांनून एक लामा येऊन राहिला होता. हा चांगला विद्वान आहे, अशी त्यांची ख्याति होती. त्याला हिंदुस्तानी भाषाहि बोलता येत असे. त्याच्या शिष्याला तर हिंदुस्तानी भाषा बरीच अवगत असे एके दिवशीं त्या शिष्यानें गुरूच्या तर्फें जेवण्यासाठीं मला आमंत्रण केलें. मी त्याला म्हणालों, " मतस्य किंवा मांस मला चालत नाहीं. तेव्हां तुम्ही उगाच मला आग्रह करूं नका. " तो म्हणाला, "त्याबद्दल हरकत नाहीं. आम्ही त्याची व्यवस्था करूं." तेव्हां मी आमंत्रण स्वीकारलें, व दुपारीं त्याच्या मठांत जेवावयास गेलीं. आमनें मांडून त्यांच्या-जवळ त्याच्या गुरूला व मला अशीं दोन भक्कम तार्टे ठेवण्यांत आलीं होतीं, व तारां-जवळ दोनदोन चिनीमातीच्या पेल्यांतून कांहीं पदार्थ ठेवण्यांत आला होता तो पदार्थ पाहिल्यावरोवर मला मांनासारखा वाटला. तेव्हां मी म्हणालों, " लामासाहेब, हें मांस असार्वे असे दिसतें ! " त्यावर मोठ्या आश्चर्यचिकत मुद्रेनें तो लामा जीभ \* बाहेर कादून म्हणाला, "आपण मांस किंवा मत्स्य खात नाहीं, असें माझ्या शिष्याबरोबर सांगृत पाठविकें, तेव्हां मी मुद्दाम तसा पदार्थ कां तयार करीन ? आपणासाठीं मोठ्या प्रयासानें ही भाजी तयार केली आहे! " मी म्हणालों, " लामाजी, ही भाजी तरी कोणत्या पदार्थाची आहे ?" लामा म्हणाला, "ती नुसती बेडकांची आहे ! तुम्ही मुळींच संशय धरूं नका ! हिंदुस्तानांतील मोठ्या बेडकांप्रमाणें येथले बेडुक घाणेरडे नसतात ! मी आज केवळ तम्च्यासाठीं है बेड्डक जंगलांत्न घरून आणावयास लावले !" मी आश्चरीत मग्न होऊन बोटाळ्यांत पडलों ! बिचारा लामाहि विस्मित होऊन खबील

<sup>\*</sup> क्षमा मागावयाची किंवा आश्चर्य दाखवावयाचे असतां तिबेटी छोक जीभ बाहेर काढीत असतात !

झाला ! इतक्या प्रयासानें तयार केलेली भाजी पाहुण्याच्या पसंतीस न यावी हें कोडें त्याला उलगडेना ! असो. रोवटीं मी केवळ त्याच्या भिडेखातर थोडा दूध भात खाछा. पण तोहि औषधाप्रमाणें मला खावा लागला. लामानें बेडकाच्या भाजीवर यथेच्छ ताव दिला ! मात्र मधूनमधून मला त्या पदार्थाचा आस्वाद वेता आला नाही, याबद्दल तो दुःख प्रदर्शित करीत असे ! दोन-चार दिवसांनंतर तेथस्या महाराणीनें मला जेवणासाठीं आमंत्रण केलें. तेव्हां मला सांगावें लागलें, कीं, मी मांस, मासे किंवा बेडूकिह खात नसतों; एवढेंच नव्हे तर कोणत्याहि प्राण्याचें मी मांस खात नसतों ! न जाणों, बेडूक खात नाहीं, असें म्हटलें तर दुसऱ्या एका उंदरासारस्या प्राण्याची भाजी ताटांत असावयाची !

मी सिर्कामला निघृत आस्यावर एप्रिल महिन्यांत हरिनाथ देहि वरद्वानच्या महा-राजांबरोबर विलायतेला गेला. जातांना एडनहून त्यानें मला पुनः कलकत्याला परत येण्याविषयीं एक पत्र लिहिलें. त्याचा माइयावर ग्हणण्याजोगा परिणाम झाला नाहीं. पण श्रीयुत मनमोहन घोषाचें दुसरें एक पत्र आलें. त्यांत त्यानें सिकीमला रहाण्यापासूत कोणतेंहि देशकार्य साधावयांचें नाहीं, व कलकत्त्याला आस्यास नवीन उत्पन्न झालेख्या जागृतीला बौद्धधर्माच्या ज्ञानानें चांगलें वळण लागेल, अशा अर्थाचा मजकूर होता. या पत्राचा मात्र माइया मनावर विलक्षण परिणाम झाला. आजपर्येत रानावनांत आणि बौद्ध विहारांत दिवस चालविले तेवढे पुरे झाले; यापुढें तरी कांहीं स्वदेशसेवा होण्यासारखी असेल तर ती अवस्यमेव करावी, असा मी अंतःकरणपूर्वक विचार करूं लागलों.

पण स्वदेशसेवा करणें कांहीं सोपें नाहीं. उगाच टोकहिताचा आव आणण्यांतिह अर्थ नाहीं. मी एखाद्या युनिव्हिसंटीचा ग्रॅंज्युएट नसत्यामुळें किंवा परंपरागत चालत असलेल्या एखाद्या संस्थेचाहि मला पाठिंवा नसत्यामुळें माझ्या हातून लोकहित कितपत साधेल याचा अंदाज करतां येईना. लोकहित बाजूला राहूं द्या; पण आत्महित तरी साधेल की नाहीं याची मला शंका आली. कलकत्त्याला असतांना डॉ. पी. के. रॉय इत्यादि बड्या मंडळीला भेटून कलकत्त्याला एखादा पालि क्लास सुरू करण्याचा माझा विचार त्यांना कळिवला. त्या वेळीं मला जेवण आणि रहाण्याची जागा यांच्याखेरीज दुसऱ्या पदार्थांची बकरी नव्हती. चीवरें ब्रह्मदेशाहून मिळाली असतीं. परंतु तेवढ्यालाहि या लोकांची सहानुभृति मिळाली नाहीं, किंबहुना बौद्धधर्मासंबंधीं त्यांचा एक प्रकारें तिटकाराच दिसून आला. हरिनाथ देची मला मदत होती. पण त्याचा कोणत्याही धर्मावर विश्वास नस्वयामुळें केवळ स्वार्थासाठीं त्यांने माझा उपयोग करून घेतला असता; आणि ही गोष्ट दोन महिन्यांच्या परिचयानें मला चांगली उमगली होती! आतां मिक्षुमाव सोडल्यामुळें मला पैसे वगैरे वेण्यास हरकत राहिली नव्हती. तेव्हां स्वतःच बंगाल्यांतील कांहीं मंडळींची सहानुभृति मिळवृन सेवावृत्तीच्या घोपट मार्गानें पालि भाषेच्या प्रसारार्थ खटण्ट करून पाहावी. असा मीं निश्वय केला.

जर सेवाच पकरावयाची असेल तर शक्य असल्यास आपल्या कुटुंबाला मदत कां

करू नये, असे वादून कुटुंबाची स्थिति काय आहे, हैं जाणण्यासाठीं गोव्याला मीं एकटोन पत्रें लिहिलीं. श्रीयुत विष्णु नाईक यांस आमन्या विद्यानीं चौदारी स्पयांचें कर्ज़खत िहृत दिख्याचें मागल्या एका प्रकरणांत सांगितलेंच आहे. तेव्हां त्या कर्जाची वाट काय झाली, वगैरे प्रश्न त्यांना पहिल्या पत्रांत विचारलें. त्यांचें उत्तर असें आलें, कीं कर्ज फिटलें तर नाहींच, परंतु बन्याच वर्षीचें व्याज देणें आहे, तथापि माझ्या घरच्या मंडळीला माझ्या पत्रांनें बराच आनंद झाला आहे— इत्यादि. मी मद्रास सोडल्यापासून परीं एकिह पत्र लिहिलें नाहीं; त्यासुळें मी मेलों असेन, अशीच सर्वोची समजूत होती. एग ती या पत्रांने नष्ट झाल्यासुळें मंडळीला आनंद होणें साहिजिक होतें.

### नॅशनल कॉलेजची स्थापना

१९०६ च्या जुर्ल्ड महिन्यांत हरिनाथ दे विटायतेहर परत आला, व मला पनः एकवार कलकत्त्याला येण्याविषयी त्याने आग्रहाचे पत्र लिहिलें. लोकप्रवाहांत उडी टाकृत पाहावी, असा माइया मनाचा पष्कळ आहे वेहे घेत्रत्यानंतर एकदांचा निश्चय ठरला, व मी जुलई महिनाअखेर कलकत्त्याला आलों. आल्याबरोबर हरिनाथ दें बरोबर एम्. ए. ला लागणारा 'थेरगाथा' हा ग्रंथ वाचण्यास सस्वात केली. पण आतां त्याच्यावरच अवलंबून रहाण्याचे कारण नव्हतें. याच वेळी सर गुरुदास बानर्जी. डॉ. रासविहारी घोष<sup>र ४</sup> वगैरे मंडळानें कलकत्त्याला नॅशनल कॉलेज सुरू करण्याची योजना केली होती, व हैं कॉलेज ऑगस्टच्या १५ तारखेस उघडणार होतें. या कॉलेजांत पालि भाषेचा शिग्काव होण्यासाठीं मीं बरीच खटपट केटी. या कामीं श्रीयुत मनमोहन यांचें मला फारच साहाय्य झालें. त्यांनी श्री. सत्येंद्रनाथ टागोर यांची मला भेट करवून दिली. व श्री. टागोरांनीं, मुद्द अगरीं थोडी होती तरी, नॅशनल कॉलेजच्या विषय-पत्रकांत पालि भाषाहि दाखल करून घेतली. मला पगार मात्र फार थोडा म्हणजे अव्हा ३० रुपये देण्याचे ठरविलें. पगार कांहीं का असेना, काम करून दाखविण्यास सवड मिळाली, एवढ्यानेंच मला फार आनंद झाला, व १९०६ च्या ऑगस्ट महिन्याच्या १५ तारखे-पासून- म्हणजे नॅशनल कॉलेज डघडल्यापासून मी तेथे पालि अध्यापकाचे काम करूं टागलों.

परंतु ही गोष्ट देला बिलकुल आवडली नाहीं. आपणाला कळविल्यावांचून व आपल्या

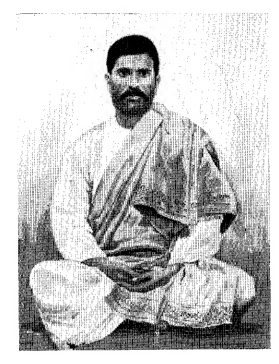
२४. त्या काळातील कॉॅंग्रेसचे एक नावाजलेले पुढारी. कॉॅंग्रेसचे ते दोन वेळा अध्यक्ष झाले होते. १९०६ मध्ये सुरत येथे, आणि १९०७ मध्ये मद्रास येथे. फार हुशार वकील म्हणून रामिब्रहारींचा सबंध भारतात गवगवा होता. कलकत्ता विद्यापीठाशी त्यांचा बराच काळ फार घनिष्ठ असा संबंध होता, आणि मरणापूर्वी या विद्यापीठाला त्यांनी अनेक लाखांची देणगी दिली होती. कलकत्ता विद्यापीठाने त्यांना 'डॉक्टर ऑफ लॉ ' ही यदवी दिली होती.

विचारावांचून मी या नवीन संस्थेला मिळालों, हें त्याला स्वलें नसावें! तो म्हणाला, " नॅशनल कॉलेज ही संस्था ब्रिटिश सरकारच्या विरुद्ध आहे, व मी तर सरकारी नोकर आहें. तेव्हां माश्रें आपलें कसें जुळेल ? आपणाला नोकरी करावयाची असती, तर मीं याहूनिह पुष्कळ पटीनें चांगली अधून दिली असती. परंतु या संस्थेशीं तुम्हीं संबंध जोडत्यामुळें मला यापुढें कांहींच करतां येण्यासारलें नाहीं. " मी म्हणालों, " नोकरी मिळिविणें हा कांहीं माझा मुख्य हेतु नाहीं. जगाच्या प्रवाहांत मिसळून कांहीं कामगिरी करावी, व सग्ळ मार्गानें चालून साधल्यास माझ्या कुटुंबाला कांहीं मदत करावी, अशा उद्देशानें भीं ही नोकरी पत्करली आहे. सर गुस्दास बानर्जी, डॉ. रासबिहारी बोध वगैरे सरकाग्ला प्रिय झालेली मंडळी या संस्थेचे व्यवस्थापक आहेत. असें असतां सरकारला माझा बहीम येण्याचें कांहींच कारण नाहीं. शिवाय संस्था किती जहाल असली तरी पालिभाषेत्न जहालपणा शिकवला जाईल, हें संभवत नाहीं. असें असून माझ्या दोस्तीनें जर तुमच्या अभिवृद्धीला घोका येत असेल तर मी आजच तुमचें घर सोडून दुसरीकडे जातों. तुमचें अन्न मीं कांहीं दिवस तरी खालें आहे, आणि महाराष्ट्रीय या नात्यानें तुम्हांला नुकसान येईल, असें वर्तन करणें मला पारच लाजिरवाणें वाटतें. "

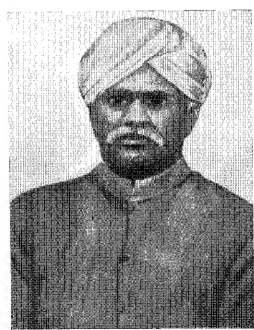
गोष्ट निकरावर आली तेव्हां हरिनाथ मोठ्या विवचनेंत पडला, आणि म्हणाला, "सध्यां तुम्ही माझ्या येथून जाऊं नका प्रथमतः मी माझ्या मित्रांपाशीं चौकशी करून पहातों, आणि जर सरकारची इतराजी होईल, असें वाटलें तर तुम्हांस कळिवतों." या देच्या भाषणांत मला विशेष महत्त्व वाटलें नाहीं. सरकारची इतराजी होणार नाहीं, हें त्याला पक्कें माहीत असावयास पाहिजे होतें. मी त्याच्या म्हणण्याप्रमाणें त्या शिवशीं त्याच्याच घरीं राहिलों. दुनन्या दिवशीं तो मला म्हणाला, "काल आपणास वाईट वाटण्यासारकें मजकडून वर्तन घडलें, त्याबद्दल मला दुःल होतें. चौकशीअंतीं तुमचा नेंशनल कॉलेजचा संबंध मला कोणत्याहि रीतीनें बाधूं शकणार नाहीं, असें मला समजलें. तुम्ही माझ्या घरीं राहून नेंशनल कॉलेजमध्यें खुशाल काम करीत जा." एवढेंच नव्हे, तर त्या दिवसापासून दे प्रेसिडेन्सी कॉलेजला जातांना, आपल्याच गाडींतून मला नेंशनल कॉलेजांत पोहींचवीत असे!

नंशनल कॉलेजांत मला पुष्कळसे विद्यार्थी सांपडले नाहींत. तथापि जे पांच-सहा विद्यार्थी असत, त्यांतील बहुनेक मेहनती होते. त्यांपैकी दोघे १९१५ साली हॉर्वर्ड युनिव्हिसिटीच्या डिग्न्या घेऊन आले आहेत. पैशाच्या संबंधानें मात्र म्हणण्यासारखा फायदा नव्हता. बिन्हाड करण्याची पाळी आली असती तर तीस स्थये मला एकट्याला पुरले असते की नाहीं, याची शंकाच आहे.

प्रथमतः कॉलेजचे प्रिन्सिपाल श्रीयुत अरविंद घोष हे होते. एण ठवकरच 'वंदे मातरम्' पत्राच्या खटल्यांत सांपडल्यामुळें त्यांनी आपल्या जागेचा राजीनामा दिला, व प्रिन्सिपालचें सर्वे काम श्रीयुत सतीशचंद्र मुकर्जी यांजकडे आलें. माझ्या संबंधानें यांना फार संशय बाटत असे. मला नेमण्याच्या वेळीहि यांनी बराच विरोध केला, असें



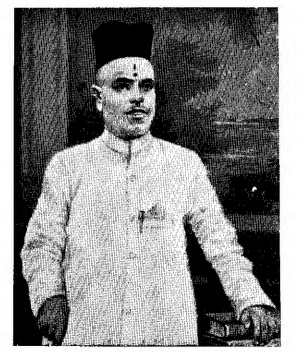
धर्मानंद, १९२४



डॉ. **वा**सुदेव अ. सुखठणकर



भिकु पुं. नाईक



विष्णु रा. नाईक

माइया ऐकण्यांत आलें होतें. पुढें प्रिन्सिपॉल झाल्यावर त्यांनीं मला बौद्धधर्मासंबंधानें क्लासांत कांहीं शिकवतां कामा नये, अशी सक्त ताकीद दिली! तेव्हां मी म्हणालों, "असें असेल तर पालीचा क्लास लवकर बंद कराल तेवहें चांगलें. कां कीं, बौद्धधर्माशीं संबंध न येणारा ग्रंथ पालि मार्थेत विरला." तेव्हां ते म्हणालें, "ग्रंथात असेल तें शिकविण्यास हरकत नाहीं, परंतु मुलांना 'बौद्ध व्हा' असा उपदेश करूं नका." मी म्हणालों, "मी बौद्ध धर्माचा मिशनरी या नात्यानें या कॉलेजांत आलों नाहीं. जर मला उपदेश करावयाचा असेल तर त्यासाठीं मी निराली जागा पाहीन. परंतु जें ग्रंथांत आहे तें मात्र यथायोग्य समजून देत जाईन, व त्याच्या आड जर तुम्ही येत असाल, तर मी आजच राजीनामा देऊन मोकला होतों." यानंतर प्रि. मुकर्जीचा आणि माझा खटका उडण्याचा मुलींच प्रसंग आला नाहीं. कॉलेजांतील विद्यार्थ्योंचे माझ्याविषयीं फार चांगलें मत झाल्यामुळें मुकर्जीनाहि आपलें मत बदलावें लागलें, व शेवटीं शेवटीं बौद्धधर्माविषयीं विद्यार्थ्योंना कांहीं व्याख्यानें द्या, असाहि त्यांनीं आग्रह चालविला होता!

# सात वर्षांनंतर गोमंतकात

१९०६ साल्स्या ऑक्टोबर महिन्यांत गोत्याला जाण्याचा मीं बेत केला. पालित आडनांवाचे एक गृहस्थ माझ्याबरोबर मुंबईला आले. पण तेथे थोडें आजारी पडल्यामुळें गोव्याला जाण्याचा बेत तहकून करून ते पुनः कल्कत्याला गेले. आग्ही वाटेंत नागपुराला दोन दिवस श्रीयुत माधवराव पाध्ये यांजकडे उतरलों होतों व तेथून उमरावतीला श्रीयुत गोविंदराव काणे यांना मेटण्यासाठीं आलों. त्या वेळी श्रीयुत काणे मला ग्हणाले, "डॉ. भांडारकर यांची तुम्हांस मेटण्याची फार इच्ला आहे." मी महणालों, "ही गोष्ट असंभवनीय दिसते. कां कीं, माझ्यावर ते फारच रागावले होते." गोविंदराव म्हणाले, "ही गोष्ट लरी आहे. तुम्ही १९०४ साली येथे येऊन गेल्यावर लोणावळा येथें त्यांची मेट झाली, त्या वेळीं बोलतां बोलतां सहज तुमची गोष्ट निघाली. डॉक्टर साहेब म्हणाले, 'अहो, तो तरुण अगदीं वेडा दिसतो! त्याची गोष्ट येथें कशाला काढता ?' नंतर मीं त्यांना तुमचें सर्व वर्तमान निवेदित केलें. पालि माधेचें तुम्हीं चांगलें अध्ययन केलें आहे, ती गोष्ट समजल्यावरोत्तर तुम्हांला पाहण्याची त्यांना फार उत्सुकता झाली अही, आणि त्यांनीं मला सांगितलें आहे, कीं, जर तुम्ही या बाजूला पुनः परत याल तर आपणास अवस्य मेटावयास सांगा."

# प्रार्थना समाजातील ब्याख्यान

डॉ. मांडारकर यांना भेटण्यास मी नाख्ण होतों, असें मुळींच नाहीं. त्यांची माझ्या-

नि...१०

बर इतराजी असती तरीहि पुण्याला आलों असतां, मी त्यांना भेटल्यावांचून गेलों नसतों. पण या प्रसंगी मुद्दाम पुण्याला जाणे शक्य नव्हतें. म्हणून मी म्हणालों, " मला सुंबईहुन थेट गोव्याला जावयाचे असल्यामळे त्यांना मेटण्याची सवड व्हावयाची नाहीं. " परंत त्याच दिवसांत मुंबईच्या प्रार्थनासमाजाचा चार्षिक उत्सव सुरू होता, आणि ही गोष्ट काणे यांना माहीत होती. डॉ. भांडारकर तेथें असतील, असें गृहीत धरून त्यांनीं प्रार्थनासमाजाच्या प्रत्यावर तार पाठविली. या खेपेस उमरावतीस व्याख्यान वगैरे देण्याच्या भरीम न पडतां भी तेथून येट मुंबईला आलें। श्रीयुत (आतां डॉक्टर) देवदत्तराव ३५ मांडारकर हे मला भेटण्यासाठी स्टेशनावर आले होते. पण त्यांची माझी चकामक झाली. मी आणि माझे मित्र पालित गिरगांव पोर्तुगीज चर्चजवळ असलेल्या सलिनिवासांत उतरहों आणि छवकर जेवण आटपून मी एकटाच प्रो. श्रीधरपंत भांडारकर यांच्या बरीं गेलों. डॉक्टरसाहेब या वेळीं स्नानाला गेले होते. पांच-दहा मिनिटांनीं ते स्तान आटपून पोषाख करण्यापूर्वी स्तानाच्या वेळी घालण्याचा झगा (बाथ-रोब) घालन बाहेर आले, आणि ताबडतोब संभाषणास सुख्वात झाली. त्या दिवशीं निरनिराळ्या गृहस्थांची निरनिराळ्या संतचरित्रांबर चार व्याख्याने प्रार्थनासमाजातेर्पे व्हावयाची होती. डॉक्टरमाहेबांनी मलाहि याच वेळी बुद्धचरित्र कथन करण्यास सांगितलें. बरींच वर्षे मराठी भाषेत बोलण्याचा परिचय नव्हता, तथापि त्यांच्या आग्रहास्तव बुद्ध-चरित्रावर चार शब्द बोलण्याचे भी कब्ल केलें. संध्याकाळी व्याख्यानाच्या वेळी माझी लोकांस ओळाव करून देतांना डॉक्टरमाहेबांनीं माझा पूर्वेतिहास, व पुण्याला असर्ताना मला आपण केवळ तरुण होतकरू समजत असे; पण एवढ्या चिकाटीने काम करण्याचे साहस माइया अंगीं असेल, याची कत्पना आपणास करतां आली नाहीं, वगैरे मजकर सांगितला. माझे भाषण कसें झालें असेल हें मला सांगतां येत नाहीं. पण डॉ. भांडारकर यांच्या प्रस्तावनेमुळे माझी मुंबईतील लोकांना-विशेषतः प्रार्थनासमाजाच्या सभासदांना-चांगली ओळख झाली. त्यानंतर कलकत्याहून जेव्हां जेव्हां मी मुंबईस येत असें, तेव्हां तब्हां समाजातील राममं हन आश्रमांतच उत्तरत असे.

दोन दिवस मुंबईस गहून मी बोटीनें पणजीम व तेथून होडी करून राश्रीं मुरगांवास गेलों. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं परस्पर सांखवाळीस न जातां मडगांवास आलों. आमचे

२५. सुप्रसिद्ध संशोधक आणि प्राच्यविद्यापंडित रा. गो. भांडारकर यांचे हे चिरंजीव. तेही प्राच्यविद्यापंडित आणि लेखक होते. त्यांनी संशोधनपर अनेक ग्रंथ िहिले होते. १९३८ मध्ये अलाहाबाद येथे भरलेख्या इंडियन हिस्टॉरिकल कॉंग्रेसचे अध्यक्षस्थान त्यांना देण्यात आले होन. हिंदुस्थान सरकारच्या प्राच्यविद्याण्यात्याचे नि इंडियन हिस्टॉरिकल रेकॉर्डम कमिशनचे ते बगच काळ पदाधिकारी होते. कलकत्ता विद्यापीठाने त्यांम डॉक्टरेट दिली होती. श्रीधरपंत हे देवदत्तांचे मोठे बंधू तेही संस्कृत भाषेचे तज्ज्ञ होते आणि मुंबईत प्राध्यापक या नात्याने शिक्षणक्षेत्रात कार्य करीत होते.

जुने आप्त भिकू नाईक यांनीं मला या वेळीं फारच चांगल्या रीतीनें वागविलें. श्रीयुत विष्णु नाईक हेहि प्रेमानें वागले. ते व मी गाडी करून सांखवाळीस गेलों. तेयें माइया आगमनाची वार्ता पूर्वीच समजली होती. मला मंडळीनें बंगाली पोषाखांत पाहिल्याबरोबर एकदम रडण्यास सुस्वात केली! रोवटीं श्रीयुत विष्णु नाईक यांनीं सर्वोचें समाधान केलें.

फार दिवस घरीं राहतां येणें शक्य नन्हतें. ऑक्टोबर महिल्यांतील दूर्गाणूजेची सुद्दी संपण्यापूर्वी मला कलकत्त्याला जावयाचें होतें. म्हणून मी घरीं दोनतीन दिवस राहून महगांवाला आलों, माहें कुटुंब मजबरोबर कलकत्त्याला जाण्यास सिद्ध झालें. परंतु माझी मुलगी माझ्या दाढीला इतकी घावरून गेली, कीं; ती आमच्याबरोबर येण्यास कबूल होईना. महगांवाहून तिला आजीच्या घरीं (चिखलीस) पाठवून देऊन मी व माझें कुटुंब कलकत्त्याला आलों.

आमन्या आगमनाची वार्ता हरिनाथ दे यास तारेनेंच देण्यांत आछी होती. आमन्यासाठीं त्यानें आपल्याच घरीं स्वयंपाकाला वगैरे निराळी जागा साफस्फ करवृत तेथेंच आमन्या रहाण्याची सर्व व्यवस्था केली. दरमहा तीस स्पये पगार अगर्दी बेताचा होता. तथापि घराचें भाडें, जाळण्यास कोळसे, इत्यादिकांसाठीं आम्हांस कांहीं खर्च पडत नसल्यामुळें आमचें जेमतेम भागत असे. पण डिसेंबर महिन्यांत कुटुंब आजारी पडल्यामुळें तिला पुनः गोन्यास पोंचवावें लागलें. या प्रसंगीं आलेला खर्चे हरिनाथ देनें आपल्या पदरचा दिला.

### विद्यापीठाचे लेक्चरर

१९०६ च्या अखेरीस एम्. ए. परीक्षेचा निकाल लागून हरिनाय दे त्या परीक्षेत पाल भाषेत पहिल्या वर्गीत पास झाला. नंतर जिल्टस मुकर्जी विश्व यांच्या मदतीने त्याचा युनिव्हिसिटीच्या सिंडिकेटमध्ये प्रवेश झाला. युनिव्हिसिटीच्या नव्या कायद्याप्रमाणें कांहीं लेक्चरर नेमण्यांत येणार होते. त्यांत पालि भाषेचा लेक्चरर मला नेमण्यांत यांचें, अशी हरिनाथ देनें लटपट चालविली, आणि युनिव्हिसिटींत त्यांचें वजन फार असल्यामुलें त्यांने ती पारिह पाडली. बहुतेक सर्व लेक्चरर ऑनररी होते. मी व सत्यव्रत सामाश्रमी या दोघांना मात्र दरमहा १०० स्थये द्यांचे, असा टराव झाला होता. १९०७ सालच्या जुलै महिन्यापासून मी त्या जागेवर स्जू झालों. पण आगाऊच जिस्टस आगु-तोष मुकर्जी यांना मेटून, 'मी युनिव्हिसिटींत काम कर्ष लागलों तरी नॅशनल कॉलेजचा

२६ यांचे संपूर्ण नाव सर आद्युतोष मुकर्जी. हे कलकत्ता हायकोर्टाचे न्यायाधीश होते. कलकत्ता विद्यापीट निर्माण करण्याचे श्रेय यांस आहे. त्यांनी या विद्यापीटाचे कार्य सतत तीस वर्षे केलें. त्यांनी बंगाली भाषेला माध्यम म्हणून माध्यमिक अभ्यासक्रमांत आणि तसेंच उच्च अभ्यास क्रमांतही, स्थान मिळवून दिले.

संबंध सोडणार नाहीं, ' असें सांगितलें होतें. त्यांनीं या कामीं मुळींच हरकत केली नाहीं. ते म्हणाले, " युनिव्हसिटीचें काम तुम्ही बेळेवर केलें म्हणजे झालें. इतर कामांत तुम्ही किती बेळ घालवितां, याचा विचार करण्याचें सिंडिकेटला कारण नाहीं. " ही नोकरी मिळाल्याबरोबर मी नॅशनल कॉलेजचें काम पगाराबांचून करूं लागलों, व तें कलकत्याला असेपर्यंत सोडलें नाहीं.

कलकत्ता युनिव्हिर्मिटीत नोकरी पत्करस्यामुळे माझा पैशासंबंधानें बराच फायदा झाला. प्रमार आणि त्याशिवाय परं क्षक या नात्यानें मला ६०० पासून ९०० रुपये मिळत असत. परंतु मनाजोगें काम मात्र माझ्या हातून झालें नाहीं. लेक्चरर या नात्यानें मला आठवड्यांतून तीनच तास शिकवावें लागे. त्यांतिह जे दोधे-तिथे विद्यार्थी असत त्यांना पालि भाषेंत पारंगनता संपादण्याची उत्कट इच्छा नव्हती. केवळ कसेंबसें पास होकन हिर्मः मिळवावं, व आपला पमार वाढावा किंवा एखादी नवीन नोकरी मिळवावी, याकडेच त्यांचें लक्ष्य विशेष दिसून आलें. एकंदरींत कलकत्त्याला रहाण्यापासून कीर्ति मिळविण्यापलीकडे खरा फायदा झाला, असें म्हणतां येत नाहीं येथें मोख्या कष्टानें संपादलेलें पालि भाषेचें ज्ञान हिंदुस्तानांत पेरावें हेंच माझें आयुष्यांतील मुख्य काम आहे, असें मी समजत होतों, व अजूनहि समजत आहें, हें लक्ष्यांत ठेविलें पाहिजे. म्हणून कलक्त्याला इतर बाबतींत जरी मला युष्कळ फायदा होण्यासारखा होता, तरी तो मला अत्यंत गीम वाढला.

आतां विडलांच्या- अंशतः तरी- ज्या ऋगांतून मुक्त होण्यासाठीं हा सेवाधर्म पत्करला तें फेडण्याच्या कार्म:हि मला बिलकुल यहा आलें नाहीं. प्रथमतः जे पैसे मिळाले ते कांहीं वर्षों में देगें असलेलें व्याज फेडण्यांत गेले. नंतर म्हणजे १९०७ च्या ऑगस्ट महिन्यांत वडिलांच्या जमिनीवर एक खटला उपस्थित झाला. चाळीस वर्षोमागें एका सोनाराचा व आमच्या विडलांचा कांहीं जिमनीचा तंटा होता. पण गेल्या चाळीस वर्षीत तो पनः उद्भवल्याचे आम्हांटा तरी माहीत नव्हतें १९०७ साटी आमच्या शेजारच्या गांवांतील श्रीयुत राम नाईक बाणवलीकर याने सोनाराचे सर्वे हक्क त्याच्या वारसापासून वेऊन मोठा खटला उपस्थित केला. १९०७ च्या डिसेंबर महिन्यांत सुरत येथील कॉंग्रेमला हजर राहून भी केवळ या खटल्याचा तडजोडीनें निकाल लावण्याच्या उद्देशानें गोव्याला गेलों. पण दुर्वैवाची गोष्ट ही, कीं, राम नाईकानें आगाऊच माझ्या वडील बंधुवर फीजदारी खटला केला होता, व सरकारांतून जमिनीचा ताबा घेतला होता. आमच्या आप्तेष्टांच्या मताविरुद्ध त्याच्या वरी जाऊन, खटल्याचा आफ्सांत निकाल लाबाबा, अशी मी स्थाच्या वडील भावाला विनंती केली. परंतु तिचा परिणाम कांहीं झाला नाहीं. उल्ट गम नाईक त्या जिमनीची भलतीच किंमत सांग्रं लागला तेव्हां आपचा पक्ष खरा, हें कोर्टातून सिद्ध करून वेणें आम्हांस भाग पडलें. गांवच्या बहतेक जनीनदार छोकांनी आमच्यातर्फे साक्षी दिल्या. त्यांचे साक्षीदार म्हटले म्हणजे चारपांच

मजूर होते. तेव्हां डिस्ट्रिक्ट जज्जानें आणि हायकोटींनें आपस्याच तरें निकाल दिला.\* वहील बंधूवर लावलेला फीजदारी खटलाहि कोटीत खोटा ठरला, हें सगळें योग्य झालें; परंतु या कार्मी कलकत्त्याला मिळिविलेले बहुनेक सर्व पैसे घालविणें भाग पडलें. जवळ-जवळ १००० राये या खटल्यांत बुडाले. तेव्हां विडलांचे कर्ज माझ्या हातून फिटेल की काय, याविषयीं माझ्या मनांत तीव्र शंका उपस्थित झाली. मी युनिव्हर्सिटींत नोकरीं पत्करली न पत्करली तोंच माझ्याशीं लहानपणीं सख्यानें वागणारा असा मनुष्य आमच्या-विरुद्ध खटला विकत घेतो काय, आणि दूरवर विचार न करतां खोटे साक्षादार गोळा करून कोटींत मांडतो काय! या सबीचा विचार केला म्हणजे माझें मन अत्यंत उद्दिग्न होत असे. गोव्याची परिस्थितिच इतकी विलक्षण झाली आहे, कीं, तथील हिंदु लोकांना आपलें हिताहित कशांत आहे, हें कळगेंहि मुष्किल झालें आहे. अशा स्थितींत विडलांचें कर्ज फेड्रन जिननी मोकळ्या केल्या तरी त्याची गत काय होईल, आणि आम्हांला किती खटले करावे लागतील कोण जाणे! असें वाटून या कामीं मीं बहनेक उदासीन झालों.

हरिनाथ देने माइयावर प्रेम होतें, यांत शंका नाहीं. १९०६ सालीं मी त्याच्या घरीं होतों तेव्हां केवळ माइया भिडेखातर त्यानें आपलें मद्यपानाचें व्यसन सोइन दिलें होतें. माझ्या आगमनानें हें स्थित्यंतर घडून आलें, असें बाटून त्याची आइंहि माझे फार आभार मानीत असे. बौद्ध धर्माच्या पठनानें आपला मुल्गा सुधारेल, असें एका ज्योजिष्यानें सांगितलें होतें, व त्याच्यावर तिचा विश्वास होता. परंतु १९०७ सालीं हरिनाथ देची बदली हमळी कॉलेजच्या प्रिन्सिपॉलच्या जागीं झाली, व तेथें त्याचें व्यसन पुनस्द्भूत झालें. पुढे त्या कॉलेजन्या जागेवर असतांना इंपीरियल लायब्रराच्या मुख्य अधिकाऱ्याची जागा त्याला मिळाली. त्या वेळी त्याचा पगार एकदम दरमहा ११०० रुपये झाला. ही जागा मिळण्याना अंशतः मीच कारण झालीं, असें तो म्हणत असे. पालि मार्षेत प्रावीण्य संपादस्यानें कलकत्त्याचे लॉर्ड बिशप कोपलूस्टोन् यांची त्याच्यावर मर्जी बसली. बिशप कोपलुस्टोन् हे स्वतः पालि भाषेचे भोक्ते होतं, व कांहीं अडल्यास ते हरिनाथ देला विचारीत असत. त्यांच्याच खटपर्रानें श्रीयत देला एवटी मोठी जागा मिळाला. देर्च भरभराट पाहन मला फार आनंद होत असे. पण स्याबरोकरच स्याचे व्यमन वाढत चाटलें आहे, असें कर्भीकर्भी ऐकून माझें मन खिन्न होत असे. हमळी-हून तो परत आल्यावर मी त्याच्या वरी रहातच नव्हती. धर्मपालाने महाबोधि सभेसाठी पुनः मूळचीच जागा भाड्यानें घेतली होती. तेथे कांहीं दिवस मी राहिलों; व नंतर कांहीं दिवस बालीगंज येथें श्रीयुत अंबिकाचरण सेन यांच्या घरीं रहात असें. येथें असतांना एके दिवशीं हरिनाथ दे यास भेटण्यासाठीं मी कलकत्ताक्लबांत गेलीं. त्या कलबांत देनें दरमहा नब्बट रुपये भाडें देऊन एक भन्नी मोठी खोली बतली होती. टोन-तीन महिन्यांनी जर्मनीहून डॉ. पिशल येणार आहेत, त्यांच्यासाठीं ही खोली अडवून ठेविली आहे, असें

<sup>\*</sup> हे दोन निकाल मी अमेरिकेंत असतांना झाले.

तो म्हणे. मी गेलों त्या वेळीं तेथें आणखी एकदोन बंगाली पंडित त्याला भेटण्यासाठीं आले होते, व त्याचे दोवे सुरापानिम्बिह तेथें होते. हरिनाथ देनें त्या दिवशी आमच्या-समोरच आपस्या व्यसनाचें प्रदर्शन केलें. त्यानें अतिक्रम केला, असें मुळींच नाहीं. परंतु, पूर्वीं तो चोरूनमारून कोणाला न कळत दारू पीत असे. पण त्या दिवशीं उघडपणें प्याला, एवढें काय तें. या गोष्टीचा माइया मनावर तीव परिणाम झाला. यापुढें जितक्या लवकर कलकत्ता सोडतां येईल तितकें चांगलें, अशी माझी दृढ समजूत झाली.

कलकत्यांत बऱ्याच लोकांच्या आणि माइया ओळखी झाल्या होत्या. हरिनाथ देच्या प्रतिपक्षांतील कांहीं वडे लोकहि मला चहात असत, असें माझ्या ऐकण्यांत आलें होतें. परंतु उञ्चडपणें किंवा गुप्तपणें या लोकांशीं मी कधींहि संबंध ठेविला नाहीं. त्यांत कांहीं सदाचरणी आणि उदार मनाचीं माणसें होतीं. तथापि केवळ हरिनाथ देला वाईट वाटेल हें जाणून मी त्यांची तोंडओळखहि जोड़ नाहीं. मी त्यांच्या पक्षाला जाऊन मिळालों असतों तर कदाचित् माझा फायदा झाला असता. परंतु अशी वाघुळाची वृत्ति स्वीकार-ण्याचा मला अत्यंत तिरकारा असल्याभुळं तिची नुसती कल्पनाहि माझ्या मनाला शिवली नाहीं. आता हरिनाथ देला ताळ्यावर आणून सन्मार्गाला लावण्याचा प्रयत्न माझ्या आटोक्याबाहेरचा होता, व त्यामुळें मला एकच रस्ता मोकळा होता व तो हा, कीं कलकत्ता सोडून दुसरीकडे जावें. सारांश, ज्या उद्देशानें मी येथें नोकरी पत्करिली, तो उद्देश सफ्छ झाळा नाहीं; बंगात्यांतील विद्यार्थ्योचें माझ्या हातृन म्हणण्याजोगें कत्याण होण्यासारलें दिसेना, आणि ज्या मित्रानें एवढी मदत करून मछा पुढें आणलें, त्याचाहि पाय दिवसेंदिवस खोलांत जात असून त्याला वर आणण्याचे माइया अंगीं सामर्थ्य नाहीं; या सर्व गोष्टींनीं माझ्या मनांत फार काहर माजून राहिलें, व कलकत्ता सोडून आपल्या शक्तयनुसार कर्तव्याकडे वळण्याची उत्कंटा लागली. या प्रयत्नांत अचानक कसें यश आलें हें पुढील प्रकरणांत सांगावयाचे आहे.

# श्रीमंत गायकवाड महाराजांचा आश्रय

श्रीमंत मयाजीराव गायकवाड, बडोद्याचे महाराज, हे विद्याप्रिय राजेरजवाड्यांत अग्रणी आहेत, अशी त्यांची ख्याति पुष्कळ वर्षीपूर्वी माझ्या ऐकण्यांत आटीच होती. १९०६ मालच्या डिसेंबर महिन्यांत औद्योगिक परिषदेचे अध्यक्ष या नात्यानें त्यांचे कलकत्त्याला आगमन झालें. तेव्हां अर्थात्च त्यांच्या मेटाची मला फार इच्छा झाली. श्रीयुत सत्येंद्रनाथ टागोर आय्. सी. एस् ; यांची व माझी नॅशनल कॉलेज सुरू झाल्या-पासून चांगलीच ओळख झाली होती. त्यांत सर्वसाधारण महाराष्ट्रीय लोकांसबंधी त्यांच्या मनांत एक प्रकारची आदरबुद्धि वसत असे. तेव्हां मी त्यांच्याजवळ जाउन, 'मला बडोग्राच्या महाराजांची ओळल करून ग्राल काय ? ' असा प्रश्न केला. त्यावर ते म्हणाले " महाराजांपेक्षा दिवाण श्रीयुत रोमेशचंद्र दत्त<sup>२७</sup> यांची व माझी फार चांगळी ओळख आहे. व त्यांच्याच मार्फ ीनें तमची आणि महाराजांची गाठ घालून देणें चांगलें होईल." त्याच दिवशीं किंवा दुवन्या दिवशीं ते स्वतः मला वऊन रोमेचंद्र दत्त यांच्या वरीं गेले. परंतु रोमेशबाब्नीं, 'माझ्या आणि महाराजांच्या भेटीपासून कांहीं एक निष्यन व्हाय-याचें नाहीं, बौद्ध धर्मावा बडोद्याला उपयोग नाहीं व महाराज त्यासंबंधीं, विशेष आस्था बाळगीत नाहींत. ' इत्यादि उडवाउडवीचीं उत्तरें देऊन श्रीयुत टागोर यांना व मला वाटेस छावछें ! तेथून बाहेर पडतेवेळीं मला तर महाराजांच्या भेटीची बिलकुल आशा राहिली नाहीं. परंतु टागोर मला म्हणाले, " तुम्हांला वाईट वाटूं देऊं नका; मी स्वतः महाराज गायकवाडांना चांगला ओळखतों, आणि उद्यां सकाळीं सातांच्या सुमारास मजकडे आलांत, तर आवण दोवेहि महाराजांच्या मेटीला जाऊं. "

त्यांच्या सांगण्याप्रमाणें दुम-या दिवशीं नंबर १९ स्टोअर रोड, बालिगंज येथें त्यांच्या षरीं गेलों. आपच्या रोजच्या पोषाखानें तें तसेच बाहेर निवाले. मी त्यांच्यासाठीं गाडी

२७. हे बंगालमधील प्रारंभीच्या काळातील आय् सी. एस्. अधिकारी होते. विद्वान्, अभ्यास् वृत्तीचे आणि एक उत्तम लेखक म्हणून ते त्यावेळी ओळल्ल्यात येत. त्यांचे इंग्रजी आणि वंगाली वाङ्मय विपुल असून तें उच्च दर्जीचें आहे. त्यांच्या कांहीं कादंबच्या वि. सी. गुर्जर यांनी मराठींत आणलेल्या आहेत. ते राष्ट्रसमेंचेही अध्यक्ष झाले होते.

आणण्यास सज्ज\* झालों. परंतु त्यांनी गाडीत बसणें साफ नाकारलें. सकाळी मैल दीड मैल चालण्याची आपणाला संवय आहे, व चालस्याशिवाय चैन पडत नाहीं, असे म्हणून ते माझ्याबरोबर पायींच आले. त्या दिवशीं गायकवाड महाराज सकाळींच बाहेर कोठें गेले होते. अर्थात् आमची भेट झाली नाहीं. पण श्रीमंतांचे प्रायव्हेट सेक्रेटरी श्रीयुत (आतां सर) मनुभाई मेथा यांस माझ्यासंबंधीं कें कांहीं सांगावयाचें तें सांगून टागोर तसेच चालत वरीं गेले.

खांच्या या खटपटीनेंहि श्रीमंत सयाजीराव यांची व माझी मेट झाली नसती; परंतु त्यांच्याच आश्रितांपैकी एकादोघा ग्रहस्थांनीं श्रीयुत मनुभाईना वारंबार आठवण देऊन, दुसऱ्या कीं तिसऱ्या दिवशीं माझी मेट घडवून आणिली. महाराजांना दहा-पंधरा मिनिटां- पेक्षां जास्त अवकाश नव्हता. तेव्हां मला निरोप देण्यापूर्वी ते म्हणाले, "तुम्ही एकदां बढोद्याला या. पुष्कळ गोधी तुमच्याशीं मला बोलावयाच्या आहेत. आतां येथे मला फार कामें असल्यामूळें आणली पांच मिनिटें बोलण्याची सोय राहिली नाहीं."

त्यांनी जरी मला बड़ोद्याला बोलाविलें होतें, तरी वीस-पंचवीस दिवस कलकत्ता सोडतां आला नाहीं. पुढें नॅशनल कॉलेजांतून कांहीं दिवसांची सुट्टी वेऊन कुटुंबाला पोहोंच-विण्यासाठीं मी गोव्याला गेलों व तेथून बड़ोद्याला गेलों. श्रीयुत रावजी रघुनाथ शिरागांव-कर या गृहस्थांची व माझी कलकत्त्याला चांगली ओळल झाली होती. या वेळीं (सन १९०७ सालीं) ते असिस्टंट खानगी कारभारी होते. बड़ोद्यास दुसरीकड़े कोठें ओळल नसस्यामुळें यांच्याच घरीं उतरलों. मला तेथें बरेच दिवस रहावें लागलें. प्रथमतः महाराज दुसरीकड़े शिकारीस गेले होते, व नंतर त्यांची चुलती कीं काय वारली. एवंच आठ दहा दिवस महाराजांची भेट झाली नाहीं. पण मी इतके दिवस थेथें आहें, असें त्यांना समजतांच चुलतीच्या मरणानंतर तिसऱ्या दिवशीं त्यांनी मला भेटीसाठीं राजवाङ्यांत बोलाविलें. बराच वेळ संभाषण झाल्यावर ते म्हणाले, " चुलतीच्या मृत्यूमुळें प्रसिद्धपणें तुमचें व्याख्यान वगैरे राजवाङ्यांत करतां येत नाहीं. तथापि पुनः या बाजूला आलांत, तर मला भेटल्यावांचून जाऊं नका." माझ्या जाण्यायेण्याच्या खर्चासाठीं १६० रुपये त्यांनीं खानगींत्न देवविले, व माझी रवानगी केली.

कलकत्त्वाला गेव्यानंतर माझा बडोदें सरकारशीं मुळींच पत्रव्यवहार राहिला नाहीं. परंतु जवळजवळ एका वर्षानें हुजूरकामदाराचें एक पत्र आलें. महाराजसरकार मधूनमधून तुमची आठवण काढीत असतात व या बाजूला आत्यास तुम्ही बडोद्याला येऊन मेटावें, अशी त्यांची इच्छा आहे, इत्यादि मजकूर होता. त्या वेळीं कॉलेबांतील काम टाकून जातां येणें शक्य नव्हतें. तेव्हां मीं लिहिलें, कीं, 'सध्या महाराजसाहेबांना मेटतां येणें शक्य नाहीं. परंतु उन्हाळ्याची सुटी झाल्यानंतर मेटतां येईल. त्यापूर्वी महाराजांची स्वारी कीठें आहे, याची चौकशी करून मी मेटीस येईन. ' उन्हाळ्याच्या सुटींत मी गोव्यास

गेलों व तेथंच बहुतेक उन्हाळा घालविला व नंतर जुल्ई महिन्यांत बडोद्याला जाऊन महाराजांची मेट घेतली. या वेळीं त्यांनी मला एक व्याख्यान देण्यास सांगितलें, व त्याप्रमाणें तें न्यायमंदिरांत करविण्यांत आलें. स्वतः महाराज हजर रहाणार होते; वरंतु आयत्या वेळीं त्यांना हजर रहातां आलें नाहीं. माझ्या व्याख्यानाचा श्रीतृमंडळींवर परिणाम चांगला झाला असावा, असें रोवटीं झालेक्या एक-दोन गृहस्थांच्या भाषणांवरून दिसून आलें. महाराजांची त्यानंतर राजवाड्यामध्यें मेट झाली. त्या प्रमानीं ते म्हणालें, "कलकत्ता सोहून इकडे कांहीं काम करण्याची तुमची इच्छा आहे काय १" मी म्हणालों, "पैसा मिळावून श्रीमंत होण्याची मला मुळींच इच्छा राहिली नाहीं. माझ्या आवडींचें काम मला मिळालें, आणि निर्वाहापुरता पैसा मिळाला तर तें मला हवें आहे." ते म्हणालें, "तुम्ही येथें येऊन रहात असाल तर तुम्हाला मी सर्व प्रकारें मदत करण्यास त्यार आहें. " मी म्हणालों, "मी बडोद्यालाच रहावें, अशी अट महाराजांनीं घालूं नयें. मी कोठें असलों तरी बीद्धधर्मांचें ज्ञान आमच्या महाराष्ट्र बांधवांना करून देणें, या माझ्या कर्तव्यास मुकणार नाहीं. तेव्हां पुणें-मुंबईसारख्या ठिकाणीं राहून माझें काम मला करूं द्यांचें व निर्वाहापुरती बडोदें सरकारकहून मला मदत व्हावी."

त्या वेळी महाराजांनी निश्चयात्मक असे कांहींच सांगित नाहीं, व ते त्या दिवशीं कीं दुसन्या दिवशीं पुण्याला निघून गेले. मीहि कलकत्याला गेलों. पंघरा-वीस दिवसांनी पुण्याहून महाराजांच्या प्रायव्हेट सेक्नेटरीची अर्जेट तार आली. तिचा इत्यर्थ असा— " तुम्ही महाराष्ट्रांतील कोणत्याहि शहरीं रहात असाल तर तुम्हांला बड़ोदें सरकारांत्न दरमहा ५० रुपये मिळतील, व ही मदत तीन वर्षेपर्यंत चालू राहील. मात्र वर्षांतून एखादें पुस्तक बड़ोदें सरकारासाठीं तुम्हीं लिहून तयार केलें पाहिजे. " ही तार गोध्याला जाऊन बरीच हिडून आली. त्यामुळें उद्यारा मिळाली. इतक्यांत सेक्नेटरीकहून पहिच्या तारेचें उत्तर ताबड़तीब पाठवावें, अशी दुसरी एक तार आली. हरिनाथ दे व जस्टिस मुकर्जी यांस माझा उद्देश कळवून महाराज सरकारांनी देऊं केलेलें वेतन मीं स्वीकारलें, व तारेनेंच त्यांचे आभार मानिले. मात्र पत्रानें मी ऑक्टोबर महिन्यांत पुण्याला जाईन, असें कळविलें होतें. एक महिना कलकत्त्यास रहाण्यास हरकत नाहीं, असें त्यांच्या सेक्नेटरीकहून उत्तर आलें.

कल्कत्त्याला माझी व ऑनरेबल मोंग बा टू या ब्रह्मी ग्रहस्थाची ओळल झाली होती. त्यानें मला मुद्दाम ब्रह्मदेशाला बोलाविलें होतें. जर मी तिकडे गेलों तर मला त्रिपिटक ग्रंथांतील छापून प्रसिद्ध झालेला सर्व भाग देण्याचें त्यानें कबूल केलेलें होतें. सप्टेंबर मिहन्यांत त्याला भेटण्यासाठीं मी ब्रह्मदेशास गेलों. कलकत्ता युनिव्हिसिटीनेंहि पालि भाषेंतील छापून प्रसिद्ध झालेलीं सर्व पुस्तकें आणण्यासाठीं मजपाशीं ३००।४०० स्पयांची रक्कम दिली होती. या वेळीं मोलमिन् येथील आमच्या स्थविगंना भेटण्यासाठीं मी मुद्दाम गेलों. आतां जरी मी संघांत नव्हतों, तरी स्थविगंनीं माझा फार चांगला आदरसत्कार केला. मोंग बा टू यांनीं सरासरी २५० स्पयांचीं पालि पुस्तकें मला नजर

<sup>\*</sup> त्यांची गाडी कांहीं कारणामुळें त्या दिवशीं मिळण्यासारखी नव्हती.

केली. या पुस्तकांचा मला अजून चांगला उपयोग होत आहे. किंबहुना, या पुस्तकां-वांचून माझे येथे परोपदी अडलें असतें; व पालि भाषा शिकविण्याच्या कामीं फार अडथळा झाला असता.

कलकत्ता विद्यापीठ सोडावें कीं सोडूं नये?

सप्टेंबरअखेर ब्रह्मदेशाहन मी परत कलकत्वाला आलों. माझ्या गैरहजेरीत तेथें निराळाच प्रकार बहुन आला होता. युनिव्हर्सिटीनें माझा पगार दरमहा १०० रुपये होता तो २५० रुपये केला आणि माझ्याकडून तीन वर्षे कलकत्याला राहीन, अशी हमी मागितली. हें सर्व हरिनाथ दे आणि बस्टिस मुरुजी यांच्या खटपटानें झालें असलें पाहिजे. मला हें समजून आखावर श्रीयृत देला मी म्हणालों, " तुमच्याच विचारानें मीं बडोद्याचे वेतन स्वीकारिलें, आणि आतां तुम्हीच माइया वचनाविरुद्ध वागण्यास मला लावतां हें कसें ? " भवति न भवति होऊन शेवटीं मला वेऊन श्रीयत हरिनाथ जस्टिस मुकर्जीकडे गेले. बरिटस मुकर्जीनाहि मीं हाच प्रश्न केला. ते म्हणाले, ' तुमच्या जाण्याला त्या वेळीं आम्हीं अडथळा केला नाहीं. पण आज आम्हांस असें दिसून आलें आहे, कीं, तुम्नें कलकत्त्याला रहाणें झालें असतां पालि भाषेचा प्रसार विशेष होईल, व एवट्याचसाठीं आम्ही तुम्हांस येथें रहाण्याविषयीं आग्रह करीत आहों. आतां महाराज गायकवाड यांना दिलेलें वचन कसें मोडावें, असें जर तुम्हांम वाटत असेल, तर युनिव्हर्सिटीचा व्हाइस चान्सेलर या नात्यानें मी तुम्हांन आणाखी तीन वर्षे येथें ठेवण्याविषयीं महाराजांस विनंती करतों. आजच पाहिजे तर यासंबंधानें तार करितों. मात्र आमर्चे वचन मोडून तुम्ही येथून जातां कामा नये. " त्या दिवशीं जस्टिस मुकर्जी यांना होय किंवा नाहीं, असें स्पष्ट उत्तर न देतां, " विचार करून काय तें कळिवतीं, " असें सांगृत बिन्हाडीं आलें.

माझ्या मनाची स्थिति इतकी चमत्कारिक झाळी होती, कीं, सांगतां सोय नाहीं. एका बाजूस दरमहा २५० रुपये पगाराचा छोम, व दुसन्या बाजूस स्वकर्तव्यास मुकण्याची भीति, यांच्या दरम्यान माझ्या मनानें पुष्कळ हेळकावे खाल्ले. एण शेवटीं कर्तव्याला न मुकण्याचा निश्चय हढ झाल्यामुळें मला फार आनंद झाला. दुसन्या दिवशींच सर्वे पुस्तकें पेटींत मरून ती श्रीयुत आनंदराव माडगांवकर यांच्या मार्फत मुंबईला रवाना केलीं; आणि त्यांचे वडील श्रीयुत २८ दीनानाथराव माडगांवकर यांना मी म्हणालों, ''आज बुद्धाच्या

आणि बोधिसत्त्वाच्या अनुकंपेनें मीं लोभावर विजय मिळविला, म्हणून मला आनंद बाटत आहे ! ''

परंतु हरिनाथ देला कांहीं तरी सांगणें प्राप्त होतें. तेव्हां त्याला भेटून मी म्हणालों, "श्रीमंत गायकवाड महाराजांचा निरोप येथून मागविणें मला रास्त वाटत नाहीं. मी त्यांना भेटून, जें कांहीं होईल, तें तुम्हांस कळिवतीं. तोंपर्येत सिंडिकेटला मी निश्चयान्मक असें उत्तर देत नाहीं. " हरिनाथ देनें मला श्रीमंत महाराज गायकवाड यांस देण्यासाठीं एक पत्र लिहून दिलें. त्यांत, माझ्या कलकत्त्याला रहाण्यापासून फार फायदा आहे, इत्यादि मजकूर होता.

## डॉ. बुड्स याचा प्रथम परिचय

जस्टिस मुकर्जी व हरिनाथ दे यांचा निरोप घेऊन मी १९०८ च्या ऑक्टोबर महिन्यांत मुंबईला आलों; आणि पूर्वी निश्चय केल्याप्रमाणें माझा राजीनामा कलकत्ता युनिव्हिसिटाच्या रिजस्ट्रारकडे पाठवून दिला. दे व जस्टिस मुकर्जी यांनाहि पत्रद्वारें कळिविलें, कीं, आपला मी फार आभारी आहें; तथापि केवळ पैशासाठीं मीं युनिव्हिसिटीचा नवीन टराव मान्य केला असें अपयश पदरीं येईल, या भीतीनें राजीनामा देत आहें. श्रीमंत महाराज गायकवाड यांनीं मला प्रतिबंधच केला असता किंवा नाहीं, हें मला माहीत नाहीं. हा प्रश्नव मी त्यांना विचारूं इच्छीत नाहीं, इत्यादि.

मुंबईला माझी व डॉ. बासुदेव अनंत सुखठणकर र यांची याच वेळी प्रथमतः ओळख झाली. श्रीयुत कृष्णराव माडगांवकर आणि त्यांचे किनष्ठ बंधु श्रीयुत बळवंतराव माडगांवकर यांचीहि याच खेपेस चांगली ओळख झाली. या ओळखीचें पर्यवसान त्वरित मैत्रींत झालें. माडगांवकर यांनी मला रहाण्यासाठीं आपला बोरिवली येथील बंगला दिला. तेथें सहकुटुंब एक-दोन महिने राहिलों. याच वेळीं डॉ. जेम्स एच. बुड्स (James H. Woods), अमेरिकेंतील हार्वर्ड युनिव्हिसटीचे प्रोफेसर संस्कृत भाषेचा अभ्यास बाढिवण्याच्या उद्देशानें या प्रांतांत येऊन राहिले होते. ते जर्मनींत असतांना डॉ. सुख-ठणकर यांजबरोबरच अभ्यास करीत असत. माझ्यासंबंधानें डॉ. सुखटणकरांचें त्यांच्याशीं बराच वेळ संभाषण झालें होतें. तेव्हां मला पाहण्याची त्यांना फार उत्सुकता झाली. मी मुंबईला आलों त्या वेळीं त्यांच्या कुटुंबाची तब्बेत नादुरुस्त होती; म्हणून ते माथेरानला रहात असत. त्यांच्या विनंतीवरून डॉ. सुखटणकर व मी तेथें जाऊन त्यांना मेटलों. नंतर नोव्हेंबर महिन्यांत ते सहकुटुंब ताजमहाल डॉटेलमध्यें येऊन राहिले, व तेथून रोज पालि भाषा शिकण्यासाठीं बोरिवलीला येत असत.

पण महिना पंघरा दिवसांनीं त्यांच्या कुटुंबाची प्रकृति पुनः विषड्छी. म्हणून मीं मुद्दाम त्यांच्यासाठीं प्रार्थनासमाजासमोर एका चाळीत विन्हाड केलें. भाड्याचा वगैरे खर्च

२८. हे गेल्या काळातील मुंबईतल्या सर्व सामाजिक नि धार्मिक चळवळीत हाँ. मांडारकर, न्या. रानडे वगैरे मंडळींच्या मूळ सहाय्यकांपैकी होते. यांच्याच, गोविंद दीनानाथ माडगावकर या चिरंजिवांना, नंतर मुंबई हाथकोर्टीचे न्यायार्धश होण्याचा मान मिळाला. आनंदराव, कृष्णराव, बळवंतराव वगैरे माडगांवकर, ही सर्व एकाच घरातील आप्तमंडळी होती.

२९ यांच्यासंबंधींची माहिती पुढें आली आहे.

त्यांनीं दिला. आपणाला ताजमहाल हॉटेलांत येऊन शिकवार्चे, असे त्यांनीं डॉ. मुखटण-करांमाफेत बोलणें चालविलें होतें. पण त्यांनींच त्याचा परस्पर निषेध केला. शिकविण्या-साठीं मी त्यांच्याकडे जाणार नाहीं, व असला प्रश्न केल्यास त्यांचें नुकमान होईल, असें समजल्यामुळे त्यांनीं मला यासंबंधीं मुळींच विचारलें नाहीं. मात्र मुंबईत येऊन रहाण्यास विनंती केली; आणि त्यांच्या सोयीसाठीं मींहि ती मान्य केली. आमच्या बिन्हाडाची सर्व जुळवाजुळव डॉ. मुखटणकर यांनीं परस्पर केली. अर्थात् मला बोरिवलीचें बिन्हाड मुंबईस आणण्यापलीकडे दुसरी मेहनत पड़ली नाहीं.

डॉ. बुड्स फेब्रुआरी १९०९ अखेरपर्यंत राहून जपानच्या मार्गानें स्वदेशीं परत गेले. मार्च महिन्यांत मंडळीला गोंक्याला पाठबृत मार्झे कायमचे बिन्हाड पहाण्यासाठीं मी पुण्यास आलों. प्रथमतः सदाशिव पेठेंत एका लहानशा बरांत कांहीं दिवस काढले, व नंतर रिवार पेठेंत एका बरांत वरच्या मजल्यावर रहात होतों. या अवधींत माश्याकडून म्हणण्यासारखी मेहनत झाठी नाहीं तथापि 'विशुद्धिमार्गा 'चा बराच माग मीं देवनागरी लिपींत लिहून काढला. 'बोधिचर्या—अवतारा 'चे मराठी भाषांतर तयार केलें. एक लहानसें पाछि व्याकरण संस्कृत भाषेंत लिहिलें आणि बड़ोर्दे येथंल निरितराळ्या ठिकाणीं पांच व्याख्यानें दिलीं. त्यांतील तीन व्याख्यानें " बुद्ध, धर्म आणि संघ" नांवाच्या पुस्तकरूपानें छापून प्रसिद्ध झालीं आहेत.

१९१० च्या फेब्रुआरी महिन्यांत डॉ. बुड्म यांजकडून निकडीचें पत्र आलें, कीं हार्वर्डं युनिव्हिंसिटीत माजी प्रोफेसर मि. वारन यानें चालिवलेख्या विशुद्धिमार्गाच्या संशोधनाच्या कामीं माझ्या मदतीची जरुरी आहे, व ताबडतोज येण्याची तयारी करावी. आगबोटीनें वगैरे कसें यांवें, याची सर्व माहिती त्यांनी याच पत्री देऊन ठेविली होती, व आपला तारेचा पत्ता आणि अमुक रुपयांबहल खुणेचे शब्दहि देऊन तारेनेंच पैसे मागविण्यास लिहिलें होतें. त्याप्रमाणें १८०० रुपये मीं तारेनें मागविले आणि श्रीमंत महाराज गायकवाड यांची परधानगी घेऊन अमेरिकेच्या प्रवासाची तयारी चालविली. महाराजिह याच प्रसंगीं जपानवरून अमेरिकेला जाणार होने. ते मला आपणाबरोबरच येण्यास सांगत होते, पण अमेरिकेले पैसे माझ्या हातीं आत्यामुळें आणि इंग्लंडहून पुढें जाणाची व्यवस्था परस्पर डॉ. बुड्म करणार असल्यामुळें तसें करता आलें नाहीं. मीं इंग्लंडच्याच मार्गानें जाण्याचा माझा बेत निश्चित केला. महाराजमाहेबांनीं विशेष आग्रह न करतां मोख्या संतोषानें तिकडे जाण्यास मला परवानगी दिली. एवढेंच नव्हे, तर कांहीं अडचण पडल्यास तारेनें कळवा, अवश्य मदत करूं, असेंहि अभिवचन दिलें. याशिवाय बुद्ध, धर्म आणि संघ हें पुस्तक छापण्यासाठीं म्हणून मला त्यांनी एकदम पांचरें रुपयांची देणगी दिली.

दरमहा २५० रुवयांची नोकरी सोडून श्रीमंत गायकवाड महागजांनी टिलेस्या ५० रुवयांच्या वेतनाचा स्वीकार केत्याबद्दल मला कथींहि पश्चात्ताप झाला नाहीं. हैं वेतन स्वीकारलें नसतें तर डॉ. बुद्स यांची गांठ पडली नसती आणि अमेरिकेला जाण्याची संधि सांग्डली नमती. पुण्याला येऊन राहित्यामुळें डॉ. भांडारकर यांचा निकट संबंध जडला व त्यांच्या प्रयत्नानें मुंबई युनिव्हर्सिटींत पालि भाषेचा प्रवेश करतां आला.

महाराष्ट्र देशबंधवांची सेवा करण्याची माझी उत्कट इच्छा अंशतः तरी तृप्त होण्यास श्रीमंत गायकवाड महाराजांचाच आश्रय कारणीभृत झाला आहे, आणि या प्रांतांत पालि भाषेच्या प्रसाराचे पुष्कळसें श्रेय त्यांना देणें योग्य आहे.

28

# अमेरिकेंतील प्रवास

ज्याच्या आयुष्याची बावीस-तेवीस वर्षे गोंव्यासारख्या मागासलेक्या प्रांतांत गेली व त्यानंतरिह बहुतेक वर्षे काशींतील मठांत किवा बौद्धविहारांत गेली, त्याच्यावर अमेरिकेचा प्रवास करण्याची पाळी येगे म्हणजे जरासें विलक्षण म्हटलें पाहिजे. कधी विजार वापरण्याची संवय नाहीं, बूट धालण्याचा अभ्यास नाहीं, युरोपियन पद्धतीनें टेबलावर जेवण्याचा प्रसंग नाहीं, अशा परिस्थितींत माझ्या मनाची स्थिति कशी झाली असाबी, याची वाचकांनीच कल्पना कराबी. परंतु अपरिचित देशांतून प्रवास करण्याचे बरेच प्रसंग गुदरले असल्यामुळें व कलकत्त्याला असतांना कांहीं मित्रांची युरोपियन थाटाची राहणी माझ्या अवलोकनांत आली असल्यामुळें मला या नवीन प्रवासाचें वाटावें तितकें भय वाटलें नाहीं.

या वेळीं डॉ. मुन्दरंगकर लाहोरला दयाळसिंग कॉलेबांत अध्यापकाचें काम करीत असत. माझा अमेरिकेन जाण्याचा निश्चय झाल्यावर एकदां ते मला येऊन मेटले. मी अतिशय घांदलींत असल्यामुळें " बुद्ध, धर्म आणि संघ " या पुस्तकाचीं शेवटलीं पुफेंहि त्यांनींच तपासलीं व शुद्धिपत्र तयार केलें. विलायतेच्या प्रवासांत काय काय जिनसा आवश्यक आहेत, यांची एक यादीहि त्यांनीं तयार करून दिली. या यादीप्रमाणें श्रीयुत बळवंतराव माइगांवकर यांनीं जिनसा खरेदी करण्यास मला मदत केली. पुण्याच्या स्टेशनावर माइया घरच्या मंडळींचें शेवटलें दर्शन वेऊन मी मुंबईस गेलों, व तेथून तारीख २३ एप्रिल १९१० रोजीं मांच्युआ (Mantua) नांवाच्या पी. अँड ओ. कंपनीच्या आगबोटीनें इंग्लंडचा मार्ग घरिला. बंदरावर माझे मित्र श्रीयुत बळवंतराव माडगांवकर वगैरे मंडळी आली होती. याच बोटीनें महाराजा होळकर विलायतेला

जाण्यास निघाले होते. त्यांच्याबरोबर त्यांच्या भगिनी श्रीमंत सी. सीताबाई याहि होत्या. मला ही गोष्ट मुळींच माहीत नन्हती, व असती तरी त्यांच्यापासून कांहीं विशिष्ट फायदा झाला असता, असेंहि नाहीं. पण माझे मित्र प्रार्थनासमाजाचे मिशनरी श्रीयुत विश्वल रामजी शिंदे के यांना ही गोष्ट माहीत होती, व आगबोटीवर गैरसोय झाली असता, मला या श्रीमंत मंडळींकडून कांहीं मदत न्हावी, या उद्देशानें त्यांनीं सी. सीताबाई साहेबांना एक पत्र लिहून तें धक्क्यावरच माइया स्वाधीन केलें. डॉ. सुखठणकर यांनींहि इंग्लंडांत बऱ्याच ग्रहस्थांना माइयासंबंधानें लिहून ठेविलें होतें. याशिवाय डॉ. बुड्स यांनीं लिन्हरपूल येथे एका माजी आर्चडीकनला माझी व्यवस्था लावण्यासाठीं लिहिलें होतें.

आगबोटीवर मूळा जी सेकंड क्लास केबिन मिळाळी होती, तिच्यांत एक जैन जातीचा इंग्लंडला जाणारा विद्यार्थी व त्याच जातीचा पारीस येथे जवाहिरांचा घंदा करणारा व्यापारी, असे दोघे उतारू होते. पहिल्या दिवशीं कांहीं कांहीं मंडळीला समुद्राची हवा बाधन प्रकृति अस्वस्थ होत असते; पण मला मद्रासहन व कलकत्त्राहून रंगूनला जातांना व तेथून परत येतांना तीन-चार दिवस आगबोटींत घालविण्याची संवय असल्यामुळे या प्रवामांत मूळींच त्रास झाला नाहीं. एवढेंच नव्हे, तर मुंबईस दोन दिवस शौचाला वारंवार होत असून मला थोडासा तापही आला होता; पण अरबी समुद्रांत २४ तास प्रवास केल्यावरोवर प्रकृतीला आराम वाटूं लागला. आगबोटीवरील लोणी आणि पाव इत्यादि साघें अन्न तर माझ्या प्रकृतीला फार मानवलें. सकाळीं उठस्याबरोबर चहा, कांही फळं व बिरिकटें किंवा पावाचे दोन तुकड़े, एवढें मिळे. नंतर १० वाजतां जेवण ( Breakfast ), पुन: १ ला न्याहारी ( Lunch ), नंतर ४ ला चहा, पुन: ७ ला उत्तम जेवण ( Dinner ) आणि रात्रीं १० ला थोडासा फराळ ( Supper ) असे. या सर्वोचा कांहीं युरोपियन प्रवासी पूर्ण आस्वाद घेत असतः पण तसा प्रकार माझ्या-कडन घडळा असता तर संग्रहणीचा विकार विकोपाळा जाऊन देहावसान होण्याची पाळी आली असती. मी व दुमरे हिंदु प्रवासी दिवसांतून दोन-तीन वेळां अगदीं बेताचेंच अन्न खात होतों. आमच्यामध्यें एक तरुण देशस्य ब्राह्मण होता. तो मात्र युरोपियन प्रवाशांना हार जात नसे. पहिल्याच दिवशीं त्यानें हॅम ( Ham ) आणि बीफ (Beef) वगैरे पदार्थीवर यथेच्छ ताव मारण्यास मुख्वात केलेली पाइन आम्हां सर्वीस अत्यंत अचंबा वाटला! मीं तर त्याला मराठींत असा प्रश्न केला कीं, "तुम्ही देशस्य ब्राह्मण म्हणवितां आणि पहिल्याच दिवशीं आगबोटीवर हे अमेध्य पदार्थ खातां, हैं कसें ?" त्यावर तो म्हणालां, "विलायनेला जाण्याचा माझा निश्चय तीनचार महिन्यांमागैंच झाला होता, व तेव्हांपास्नच मुंबईतील हॉटेलांत जाऊन हे पदार्थ खाण्याची मीं संवय करून वेतली!" हें ऐकृन आम्ही चूप बसलों.

माझ्या केबिनमध्यें असलेला जैन व्यापारी आग्राबोटीवरील अञ्चाला मुळींच शिवत तसे. चहा, बिरिकटें किंवा पाव एवढे पदार्थ मात्र तो खात असे. बाकी आपणासाठीं हळदीची मुकी बाल्न तयार केलेल्या पुष्कळ दिवस टिकणाऱ्या भाकऱ्या, इतर मेवा-मिठाई, आणि आंबे, संत्रें, मोसंबीं वगैरे फळांच्या दोन-तीन करंड्या त्यानें बरोबर घेतल्या होत्या. त्यांच्यावर तो आपला निर्वाह करी. दुसरा जैन विद्यार्थी इतका कर्मठ नव्हना. पण मांस पाहिलें, कीं, तो कचरत असे. आणली बापना आडनांवाचे होळकर महाराजांचे शिक्षक (हेहि जातीनें जैन आहेत) या बोटीवर होते. तेहि मत्स्यमांस-विरिहत पदार्थ सेवन करीत असत. मला स्वतःला मासे लाण्यास अडचण नव्हती; परंतु आग्राबोटीवर हा पदार्थ क्वचित्च मिळे. तेव्हां आग्हां तिघांजणांचे भोजनप्रसंगीं जुळत असे. दोन-तीन दिवसांनंतर चाफ स्टुअईला सांगून डाळभात मिळण्याचीहि आग्हीं व्यवस्था करवून चेतली. पाव, लोणी, फळें आणि वरणभात, एवट्या पदार्थीवर आमचा योगक्षेम नीट चालला.

आगबोट तांबड्या समुद्रांत पोहोंचल्याबरोबर श्रीयुत बापना यांच्या माफेत मजनवळ असलेलें श्रीयुत शिंदे यांचें पत्र, श्रीमंत सी. सीताबाई यांजकडे पाटवृन दिलें. त्यानंतर दुमन्याच दिवशी त्यांनी मला भेटावयास यांचें, असा निरोप पाठिवला. भूमध्यसमुद्रांत आगबोट जाण्यापूर्वी मी त्यांना एकदोनदां भेटलों. वारंवार फर्स्ट क्लासांत जाणें मला आवडत नमल्यामुळें मी तिकडे जाण्यास कंटाळत असें. परंतु एके दिवशीं भूमध्यसमुद्रांत थोडेंसें नुकान झालें व त्यामुळें सीताबाईमाहेब कार धाबरून गेल्या. माइया-प्रमाणेंच त्यांनीहि एकदम लंडनचें तिकीट काढलें होतें. त्यांना कोणीं सांगितलें, कीं, विस्केच्या उपसागरांत याहिपेक्षां भयंकर तुकानें होत असतात. तेव्हां त्यांनीं तिकीट बदलून मार्सेक्सवरूनच जाण्याचा वेत निश्चित केला. पण या कामीं मोठी अडचण अशी होती, कीं, महाराजा होळकर यांचे युरोपियन गार्डियन व इतर बरोबरीची मंडळी, या सर्वीसाठीं मार्सेक्सहून क्यालेला जाणाच्या स्पेशल ट्रेनमध्यें व्यवस्था केली होती त्यांपैकीं एत्याचा गृहस्थाला मार्गे ठेवृन सीताबाईबरोबर क्यालेला येण्यास सांगता आलें असतें. परंतु तसें कां करण्यांत आलें नाहीं, हें मला ठाऊक नाहीं.

मार्नेल्सहून क्यालेपर्येतच काय ती अडचण होती. तेथें महाराजांच्या स्पेशल ट्रेनची व आमच्या एक्नप्रेसची गांठ पडणार होती. तेव्हां सी. सीताबाईनी महाराजांच्या गार्डि-यनला सांगून आपलें तिकीट बदलून घेण्याचा प्रयत्न केला. पण तो गृहस्थ तिला एक्टीला येण्यास अनुमति देईना. शेवटीं तिनें मार्झे नांच पुढें केलें. तेव्हां गार्डियननें मला

३०. हे अत्यंत ध्येयवादी आणि त्यागी गृहस्य होते. त्यांनी फर्युंसन कॉलेजातून बी. ए. झाल्यानंतर प्रार्थनासमाजाच्या कार्यास वाहून वेतले. प्रार्थनासमाजाच्या मदतीने ते ऑक्सफोर्ड येथे जाऊन तुलनात्मक धर्माचे अध्ययन करून आले. त्यांनी अस्पृश्यता निवारण्याचे कार्य फार कळकळीने केले. त्यांनी कित्येक संस्था, शाळा, वसतिगृहे स्थापन करून, चालवली. ते राजकीय चळवळीतही भाग घेत असत. नागपूर कॉब्रेसनंतर महात्मा गांधींनी यांना कॉब्रेस वर्किंग कमिटीत घेतले होते.

विचारलें, कीं, या बाईच्या सामानाची वगैरे जबाबदारी तुम्ही घेण्यास तयार आहां काय रें मी म्हणालों, "मी अगदीं नवखा मनुष्य आहें. तथापि माइयाकडून होण्यासारखी सर्व मदत मी करान." दुसरा कांहीं मार्ग नसल्यामुळें त्यानें अडचण पडल्यास तार वगैरे करा, असें सांगृन मार्मेल्स येथें महाराजांसहवर्तमान स्पेशल ट्रेनचा मार्ग घरिला. सी. सीताबाईनीं पदरचे पैसे मरून मार्झेहि तिकीट बदलून घेतलें होतें. आगबोटीवर ही गोष्ट घडून आल्यासुळें कान्स देशामधून एक दिवसाचा घांवता प्रवास करण्याची संधि मला सांपडली.

ज्या दिवशीं मार्सेल्स बंदरांत आग्ही उतरलों, त्याच दिवशीं एडवर्ड बादशहांचें निधनवृत्त आमच्या कानीं आलें. सी. सीताबाईबरोबर इंदिराबाई नांवाची त्यांची एक मुलगी
होती. या दोबीजणींचें पुष्कळच सामान होतें. बंदरावर अशी अडचण उपस्थित झाली,
कीं, त्यांच्या जरतारी लुगड्यांवर वगैरे भयंकर जकात मागूं लागले. शेवटीं सर्व पेट्या न
उवडतां, त्या तशाच बंद करून थॉमस कुकच्यामार्फत परस्पर इंग्लंडला सीताबाईसाहेब
उतरणार होत्या त्या ठिकाणीं पाठविण्यांत आल्या. माझी ट्रंक मला लिव्हरपूल येथें थॉमस
कुकच्या ऑफिसांत मिलेल, अशी व्यवस्था केली. एवढें झाल्यावर गांवांत जाऊन प्रथमतः
उपाहाराची सोय पहिली, आणि नंतर मासेल्स शहर पाहण्यास गेलों. सीताबाईच्या
हँडबॅगमध्यें कांहीं जवाहीर होतें. त्यामुळें हँडबॅगची त्यांना फार काळजी वाटत असे.
प्युझियम वगैरे ठिकाणीं हँडबॅग वगैरे नोकराच्या स्वाधीन करून जावें लागे; तेव्हां तर
त्यांचें मन अत्यंत साशंक होत असे. मला जेव्हां ही गोष्ट त्यांनीं सांगितली, तेव्हां मी
महणालों, " तुमच्या बॅगमध्यें जवाहीर आहे, याचा संशयिह कोणाला येऊं देऊं नका;
नाहीं तर येथून मुखानें पार पहण्याची आशा बाळगावयास नको."

यॉमस कुकच्या मार्फत मार्सेन्सचीं प्रसिद्ध स्थळें पाहून संध्याकाळीं आम्ही एका उपाहारग्रहांत गेलों. कुकचा इंटरप्रिटर बरोबर होताच. आमच्यासाठीं हॉटेल्वात्याला सांगून त्यानें ताज्या वाटाण्याची उसळ वगैरे पदार्थ तयार करविले. या इंटरप्रिटरनेंच आम्हांला भोजनोत्तर स्टेशनावर नेऊन तेथे कुकच्या दुसऱ्या एका एजंटाच्या स्वाधीन केलें, व त्या एजंटानें फर्ट क्लासच्या डब्यांत जागा पाहून दिली. कुकचे इंटरप्रिटर आणि एजंट यांनीं आमच्या लिशांतील दहावीस फॅक तरी कमी केले असतील, असें वाटतें! आमच्याइकडे जसें बक्षिसाचें बंड आहे, तसेंच तें फ्रान्सांतिह असावें, असें दिस्न आलें.

फ्रान्सांतील आगगाड्या फारशा सोयीवार नाहींत. आग्ही जरी फर्स्ट क्लासचे ठतारू होतों, तथापि निजण्याची सोय मुळींच नव्हती. जेमतेम बसण्यापुरती जागा होती. दुसरे दोन-तीन उतारू आमच्या डब्यांत होते. त्यांपैकी एक मुसल्मान विद्यार्थी होता. त्याला फ्रान्सची चांगली माहिती असल्यामुळे त्याचा आग्हास चांगला उपयोग झाला. यानंतर यॉमस कुकच्या एजंटाला शरण जाण्याचा प्रसंग आला नाहीं. दुसऱ्या दिवशीं सकाळी आग्ही पारीसला जाऊन पोहोंचलों. एका स्टेशनावरून दुसऱ्या स्टेशनावर जाण्यासाठीं

आम्हीं एक मोटरगाडी टरविछी व पारीस शहरांतून त्वरेने प्रवास करून आमर्चे स्टेशन गांठलें. मुसलमान विद्यार्थानें वाटेंतील कांहीं स्थळें दाखिवलीं. परंतु खाली उतरून तीं नीट पहाण्यांला आम्हांला अवकाश नव्हता. क्यालेला जाणाऱ्या गाडीच्या पारीसमधील स्टेशनाला लागूनच एक मोठें हॉटेल आहे. तेथे आग्हीं सर्वोनीं उपाहार केला. मी जरी पैसे देत होतों, तरी त्या तरुण मुसलमान विद्यार्थ्योंनें ते न घेतां स्वतःच बिल दिलें. पारीसहून क्यालेला आम्ही कोणत्या वेळीं पोहोंचलों, हें आतां नीट आठवत नाहीं. परंतु तेथें पी. अँड ओ. ची स्पेशल ट्रेन ( ज्या ट्रेननें होळकर महाराज गेले ती ) व आमची एक्सप्रेस यांची गांठ पडणार होती, असें मला आठवतें. कदाचित् महाराज आमच्या-पूर्वीच इंग्लिश चॅनल उतरून प्लीकडे गेले असावे. परंतु डोव्हरला ते ज्या गाडींतून जाणार होते, त्याच गाडींतून आम्हांलाहि जावयाचे होतें. तेव्हां त्या स्टेशनावर मीं स्यांच्या स्पेशल डब्याची चौकशी करून सी. सीताबाईना व त्यांच्या मुलीला तेथे पोहोंचते केलें, व मी जवळच्या दुसऱ्या एका डब्यांत बसलों. स्टेशनावर अतिशय गर्दी होती. माझें सामान वेऊन येणाऱ्या मजुराची व माझी मध्यंतरी चुकामूक होऊन तो भलतीकडेच गेला, पण रोवटीं सर्व गाडी थुंडाळून त्यानें मला शोधून काढिलें, आणि सामान माझ्या स्वाधीन करून म्हणाला, " पहा तुमच्या कांहीं वस्तु कमी जास्ती झाल्या असल्या तर." सर्व ठीक आहे, असे पाहून त्याची मजुरी त्याला देऊन खाना केलें.

लंडनच्या चेरिंग क्रॉस स्टेशनापर्येत मीं एकट्यानेंच प्रवास केला. तेथे एक दीन पंजाबी विद्यार्थी सांपडले. त्यांतील एकजण माझ्यासारखाच अपरिचित होता. चेरिंग क्रॉसच्या हॉटेलांत अठरा शिलिंग देऊन एका रात्रीपुरती एक खोली घेतली. दुसऱ्या दिवशीं सकाळीं तेथून प्रयाण करण्याचा विचार करून एकदम लिव्हरपूलला निषालों. असें करण्याचे कारण एवढेंच कीं, डॉ. बुड्स यांचे मित्र लिव्हरपूरचे आचेड़ीकन यांची मला मदत मिळून कोणत्या ठिकाणीं रहावें, अमेरिकेला जाण्याची आगबोट कधीं मिळेल वगैरे सर्व गोष्टी समजतील. लिव्हरपूलच्या स्टेशनावर पोंचस्यावरोबर डॉ. बुड्स यांचें पत्र हातांत घेऊन, त्यांत लिहिलेस्या आर्चडीकनचा पत्ता मी ज्याला त्याला विचारू लागलों. परंतु असे समजण्यांत आलें, कीं, हा आर्चडीकन मरून एका वर्षापेक्षा जास्त काळ लोटला होता! तेव्हां एका गाडीवाल्यानें मला गाडीतून खुद्द लिव्हरपूलच्या बिशपच्या घरीं नेलें; व तेथें आर्चडीकन कोण आहे, याची चौकशी करण्यास सांगितलें. बिशपसाहेबाची स्वारी दारांत गाडी उभी राहिस्याबरोबर बाहेर आली व त्यांनी मला आंत बोलाविलें. आपत्या दिवाणलान्यांत बसावयास खुर्ची वगैरे देऊन त्यांनी प्रश्न केला कीं, आपण कोणती मदत देंऊं शकेन. महा आर्चडीकनचा पत्ता पाहिजे, असें सांगितस्यान 🔻 ते म्हणाले, "आर्चेडीकन सध्यां हयात नाहींत. पण त्यांच्याऐवजीं तुम्हांला मला कांहीं मदत करतां आली तर अवश्य सांगा." मी महणालों, "मी या देशांत नुकताच

आलों आहें, तेव्हां मला अनुकृत असें एखादें हॉटेल आपत्या माहितींतर्ले असेल तर सांगा. आग्ही हिंदु लोक बहुतेक शाकाहारी असतों, हें आपत्या ऐकण्यांत आलें असेलच." विश्वपसाहेब म्हणाले, "हिंदु लोकांविषयों मीं पुष्कळ वाचलें व ऐकलें आहे. तेव्हां त्यांच्याविषयीं मला चांगला आदर वाटतो. माझ्या रोजारींच टेंपरन्स हॉटेल आहे. तेथे उमची व्यवस्था फार चांगली राहील. तशांत कांहीं अडचण पडली तर मी जवळ आहेंच. मला येऊन सांगा म्हणजे मी दुसरी सोय पाहीन. " त्यांनीं आपत्या हातांनींच माझा ओव्हरकोट चढविला, व बाहेर येऊन मला टेंपरन्स हॉटेलमध्यें घेऊन जाण्यास गाडीनाव्यास सांगितलें.

विश्वापमाहेव वरांत गेस्यावर गाडीवाला मोठ्या अचंब्यानें म्हणाला, "हे ग्रहस्य या शहरांचे विश्वाप असून तुमचा एवटा गौरव करितात, हें पाहून मला आश्चर्य वाटतें!" मी म्हणालों, "थोर लोकांचा तो स्वभावच आहे." नंतर गाडीवाल्यानें टेंपरन्स हॉटेल- जवळ गाडी उभी करून तेथील मॅनेजराला, विश्वापसाहेबांनीं मला पाठिवलें असून माझी स्ययस्था चांगली ठेवा, इत्यादि बजावून सांगितलें. त्याचे ठराविक पैसे त्याला दिले, तेव्हां कांहींएक कुरकूर न करतां माझा निरोप घेऊन तो चालता झाला.

आगबोटीवर हिंदी एहस्य भेटल्यामुळें कांहींतरी करमणूक होत असे. मजबवळ वाचण्याताठी पुस्तकेंहि होतीं. पण मार्सेल्य येथें तीं सर्व पेटींत मरून थॉमम कुकच्या ऑफिसमध्यें पाठविलीं गेल्यामुळें करमणुकींचें कांहींच साधन राहिलें नाहीं. अपरिचित टिकाण असल्यामुळें बाहेर फिराबयालाहि जाणें जरा घोक्याचें वाटे. थॉमम कुकच्या ऑफिमचा शोध लावृन सामानाची चौकशी केली. परंतु सामान अद्यापि यावयाचें होतें. हॉटेलमध्यें कांहीं पुस्तकें वाचण्यासाठीं टेविलेलीं असत; पण त्यांत मला आवडण्याजोगीं कांहीं नव्हतीं. वर्तमानपत्रें वाचीत असें; पण त्यांत बहुतेक एडवर्ड बादशहांच्या मृत्यूसंबंघानें लेख असत, व इतर लेख मला इंग्लंडचें राजकारण नीट माहीत नसल्यामुळें चांगले समजत नसत. सारांश, या हॉटेलांत एक-दोन दिवस मला कैद्याप्रमाणें वाटलें.

तिसऱ्या की चौथ्या दिवशीं मी दिवाणसान्यांत बसलों असतां, एका गृहस्थानें, "मला कोठून आलांत," बगैरे प्रश्न करून माझी ओळख करून घेतली. इंग्लंडांत आपण होऊन ओळख करून घेणारा, असा हा पहिलाच गृहस्थ पाहून मला सानंद आदवर्ष वाटलें. पण पुढें चौकशीअंतीं हा इंग्लिश गृहस्थ नसून डच होता, व तो व्यापारासाठीं लिव्हरपूलला आला होता, असे आढळून आलें. बुसेस्स येथील एका पेढीवर तो सुनीम होता, व तेथून कांहीं कागदपत्र येईपर्यंत त्यालाहि लिव्हरपूलला दिवस कंटान्याचे होते. अशा रीतीनें "समानशीले व्यसनेषु सस्यं" या न्यायाने आमचें दोषांचें चांगलें जुळलें. त्याने मला शहरांतील निग्निराले भाग दाखविले, कांहीं स्वस्त व चागलीं उपाहारग्रहेंहि दाखबून दिलीं. सकाळचें जेवण तेवढें टेंगरन्स हॉटेलमध्यें घेतलेंच पाहिजे, असा त्या हॉटेलचा नियम होता, बाकी कोरेंहि जेवण्यास हरकत नव्हतीं. तेव्हां मधून-

मधून दुसऱ्या एखाद्या शाकभाजी मिळणाऱ्या उपाहारग्रहांत जाऊन आम्ही आमची क्षुधा शमन करीत होतों.

# हा कार्छ मार्क्स कोण ?

एके दिवशीं माझा डच सोबती मला म्हणाला, " इंग्लिश लोक जरी फार श्रीमंत आहेत तरी येथें दारिद्रयहि पुष्कळ आहे. मजुरांची स्थिति म्हणण्यासारखी चांगळी नाहीं. मी जरी व्यापारी आहें तरी कार्छ मार्क्स इत्यादि ग्रंथकारांचें म्हणणें मला पूर्णपणें मान्य आहे. " मी म्हणालों, " हा कार्ल मार्क्स कोण ?" त्यावर मोठ्या चिकत सुद्रेने तो महणाला, " वाः ! कार्ल मार्क्स तुम्हांला माहीत नाहीं ! अहो, तो आधुनिक सोशिया-लिझम्चा संस्थापक. इंग्लंडांतील केर, हार्डीप्रभ्रुति मंडळी त्याचेच अनुयायी होत. " मी म्हणालों, " पण हें सोशियालिझम् तरी काय आहे ! आमच्या हिंदुस्तानांत अशा तन्हेची चळवळ मुळींच नाहीं. " तो म्हणाला, " युरोपांत चार आठवडे घालविस्याबरोबर या चळवळीविषयीं तुम्हांस आपोआप माहिती होईंछ. तथापि जर तुमची इच्छा असेछ तर चला, मी तुम्हांला या विषयावरचीं कांहीं पुस्तकें घेऊन देतों. पांच-सहा पेन्स खर्च केले. कीं, तुम्हाला सोशियालिश्चम् काय आहे, हें समजण्यास उशीर लागावयाचा नाहीं. " असें म्हणून त्या गृहस्थानें मला जनळच्या दुकानीं नेलें व तेथें ब्लंचफर्ड (Blatchford) याचीं एकदोन पुस्तकें घेऊन दिलीं. त्यांतील ' Merry England ' हें पुस्तक ( याची अवधी तीनच पेन्स किंमत होती ) मला फारच आवडलें. अमेरिकेला पोहोंचण्यापूर्वी मीं तें दोनदां वाचर्ले. पण तेवढ्यानें सोशियालिझम्ची माहिती मिळविण्याची माझी इच्छा दुणावस्त्री. अमेरिकेला गेल्यावर मीं निरनिराळ्या ग्रंथकारांचें सोशियालिशम्बरील पुष्कळ लेख व ग्रंथ बावले. आणि जॉन स्पार्गी यांनीं लिहिलेलें कार्ल मार्क्स यांचें चरित्रहि समग्र अवलोकन

डॉक्टर बुड्स यांनी लेलॅंड कंपनीमार्फत लिव्हरपूल्हून येट बॉस्टनला बाण्याची माझी क्यवस्था करून ठेविली होती. पण ज्या दिवशीं मी लिव्हरपूल्ला आलों, त्याच दिवशीं या कंपनीची आगबोट निघून गेली असस्यामुळें मला आठ-दहा दिवस दुसऱ्या आगबोटीची वाट पाहात बसणें भाग पडलें. माझे ढच सोबतीहि टॅपरन्स हॉटेलमधून दुखऱ्या एका ठिकाणीं रहाण्यास गेले. तेव्हां मध्यंतरीं मॅचेस्टर पाहून यांवें, असा बेत सकत सर्व सामान टॅपरन्स हॉटेलमध्यें ठेवून आणि बेताचे कपडे बरोबर घेकन मी तिकडे केलों. डॉ. सुखठणकर यांनी आपले सासरे रे. बिशप यांना माझ्याविषयीं लिहिलेंच केलों, व मजजवळिह त्यांना देण्यासाठीं मिसेस् सुखठणकर यांचे एक पत्र होतें. आग-वादीत्न उत्तरत्यावर ट्रॅम गांठून विशेष आयास न पडतां रे. बिशप यांच्या घरीं (त्यांचे कार दूर होतें) पोहोंचलों. मी आपस्था घराचा पत्ता लावल्याबहल रे. साहेबांनाहि चमत्कारच वाटला! त्यांनीं रहाण्याची वगैरे व्यवस्था आपस्थाच घरीं केली, व मला प्रकारच वाटला! त्यांनीं रहाण्याची वगैरे व्यवस्था आपस्थाच घरीं केली, व मला प्रकारच वाटला! त्यांनीं रहाण्याची वगैरे व्यवस्था आपस्थाच घरीं केली, व मला प्रकारच सरांत सगळें गॅचेस्टर शहर फिरवून आणलें.

दुमन्या दिवशीं ते मला युनिटेरीअन कॉलेजन्या प्रिन्सिपॉलकडे घेऊन गेले. माझी ओळख करून देतांना रे. विशय यांनीं सांगितलें, कीं, हे अमेरिकेला पालि भावेतील ग्रंथांचें संशोधन करण्याकरितां जात आहेत, वगैरे त्यावर प्रिन्सिपॉल म्हणाले, "या जंगली लोकांच्या भाषांविषयीं अमेरिकन लोकांना एवढें प्रेम का असावें ? " इतक्यांत ते उठून जेवणाची तयारी करण्याकरितां गेले. रे. बिशप शाकाहारी होते, व मलाहि मांस चालत नाहीं, असें त्यांनी जेव्हां सांगितलें, तेव्हां प्रिन्सिपीलसाहेब म्हणतात, "तुम्ही बासखाऊ लोक येथे काय कामाचे!" मला त्यांचे वर्तन बिलकुल आवडलें नाहीं. टेक्टावर माझ्या रोजारीच एक विद्यार्थी बसला होता. तो माझे वरेंच समाधान करण्याचा प्रयत्न करूं लागला. भी म्हणालों, "एका धार्मिक कॉलेजच्या प्रिन्सिपालचें हें असें वर्तनः, तर सामान्य इंग्रज अधिकारी गरीब स्यतेशीं कसे वागत असतील, याची कल्पनाच केडी पाहिजे. गेल्या शतकांत अशा तन्हेर्चे वर्तन खपलें असेल; परंतु हिंदी तरुण पिढीला हा प्रकार मृळींच खपत नाहीं. वेळींअवेळीं हिंदु लोकांविषयीं तिरस्कार व्यक्त केल्यानें आपण श्रेष्ठ ठरतों, असे जर बड्या इंग्रज लोकांना वाटत असेल, तर ती त्यांची चूक आहे!" प्रिन्सिपॉलसाहेब जवळच असल्यामुळे त्यांना हे माझ भाषण ऐकुं गेलें असल्याचा संभव आहे. भोजनोत्तर रे. विशप यांना व मला माडीवरील एका दिवाणलान्यांत नेऊन तेथें सर्वजण बनस्यावर ते म इयाकडे वळून सौम्य मुद्रेने म्हणतात, "मी तुम्हांळा कांहीं मदत करूं शकेत काय ? " त्यावर मी उत्तर दिलें, " तुमच्यापासून मला कोणतीहि अपेक्षा नव्हती व नाहीं, विशापसाहेबांनी अतिशय आग्रह केला नसता, तर मी येथे आलोहि नसतो. त्यांचा मी पाहणा असल्यामुळे मला येथवर येऊन आपणास विनाकारण तसदी देणें भाग पड़लें. " नंतर कांहीं वेळ इकडल्यातिकडल्या गोष्टी करून प्रिन्सिपाल-साहेबांनीं आम्हांस निरोप दिला. कॉलेबच्या दरवाजापर्यंत ते आम्हांला पोहोंचविण्या-साठीं आले, व तेथे पुनः शेक-हेंड वगैरे करून त्यांनी आमचा निरोप घेतला.

आणखीहि दोन-तीन दिवस मीं मैंचेस्टर शहरांत घाळिविले. पण ते विश्वपसाहेबांच्या घरीं नस्त दुमन्या एका भाड्याच्या खोळींत होत. विश्वपसाहेबांच्या एका ओळलीच्या बाईच्या घरीं त्यांनी मला खोळी पाहून दिली. मैंचेस्टर बचळ चाळीस मैळांवर लीयम नांवाचे गांव आहे तेथें श्रीयुत रामचंद्र विष्णु माडगांवकर (बळवंतराव माडगांवकर यांचे वडील) रहात असत. टोन-तीन दिवस मैंचेस्टरमध्यें घाळविस्यावर त्यांना भेटण्यासाठीं मी तिकडे गेलों. त्यांनी मला तीन कीं चार दिवस आपस्या घरीं ठेवून घेतेलें. तेथून मैंचेस्टरला न येतां मी परस्पर लिव्हरपूळला गेलों, व दोन-तीन दिवस राहून ठरलेखा दिवशीं लेळंड कंपनीच्या 'डेव्होनियन 'आगबोटीनें बॉस्टनला जाण्यास निघालों. त्यां दिवसांत अमेरिकेला जाणारे फारसे उताक नसतात. मे जून महिन्यांत्न अमेरिकेहून पृष्कळ प्रवासी युरोगंत येत असतात; पग युरोगंत्न जाणारे फारच थोडे. आपन्या आगबोटीवर अवचे आठ-दहा उताकच होते डॉ. बुड्म यांनीं माझ्यामाठीं डेक्वरची सगळ्यांत उत्तम खोळी रिहार्व करून ठेविली होती. या खोळींत तीन वर्ष किंवा

विद्याने होते. परंतु उतारू मी एकटाच होतों. समुद्र इतका शांत होता, कीं, आगबोट जणूं काय, एखाद्या मोठ्या तलावांत्नच जात आहे, असा भास होई. अमेरिकेच्या जाउणास पोहीं नल्यावर धुक्याचा मात्र फार त्रास झाला. धुक्यामुळे आसपासच्या आगबोटी दिसत नसत, व त्यांना खूण देण्यासाठीं वारंवार जोरानें शिटी द्यांची लागत असे. अशा शिटीला नावाडी लोक फॉग-हॉर्न (Fog-Horn) असें म्हणतात. पण त्यामुळे रात्रीं निजेला थोडा बाध येत असे. एक दोन दिवसांनंतर तोहि प्रकार आमच्या अंगवळणी पडला.

बॉस्टनच्या जवळ आमची आगबोट येत चाल्ह्यावर वायरलेस टेलिग्राफीचा एक अधिकारी (एक तरुग इंग्रजी गृहस्थ ) माझ्याशी विशेष सल्गी करूं लागला. त्यानें, 'मी कोठें जातों, कोठून आलों, 'वगैरे सर्व माहिती मजपासून काढून घेतली. आमची आगबोट धक्क्यावर लाग्स्याबरोबर करटम ऑफिसचे अधिकारी आमच्या तपासणीला आले. मी त्या वेळीं माझ्या सामानाच्या बांधाबांधीत गुंतलों होतों. इतस्यांत-स्टअडिकड्स ऑफिसर आस्याची वर्दी मिळाली. माझ्याजवळ ५० डॉलर आहेत की काय ! असा मुख्य अधिकाऱ्यानें प्रश्न केला. मी म्हणालों, '' माझ्याजवळ ८० डॉलर आहेत. आणली जास्ती पाहिजे अनले तरी धक्क्यावर उतरल्यावर माझ्या मित्राकडन मिळण्यासारले आहेत. " तो म्हणाला, "असें विचारल्याब्दल वाईट वाटूं देऊं नका. आमच्या सरकारचा हा कायदा आहे. डॉलर दाखिक्याची जरूर नाहीं, कांकीं, तुमच्या वचनावर माझा भरवसा आहे. " एवढा संवाद झाल्यावर मी धक्क्यावर उतरलों. डॉ. बुड्स यांना येण्यास थोडा विलंब झाला. तथापि पांच-दहा मिनिटें झालीं नाहींत तींच ते तेथें आले, आणि त्याबरोबर वर्तमानभ्त्राचे एक-दोन बातमीदारिह मजजवळ येऊन थडकले ! त्यांनी माझ्यावर प्रश्नांचा एकसारला वर्षाव केळा! हॉवंडी युनिव्हर्सिटींत जाणारे तुम्हीच हिंदी गृहस्थ आहांत कीं काय १ इत्यादि प्रश्न विचारण्यास सुरुवात केल्यावर, मला वाटलें, कीं, डॉ. वुड्स यांनींच ही बातमी वर्तमानपत्रांना दिली असावी; व माइया शंकेचें समाधान करून घेण्या-साठीं त्यांना मीं तसा प्रश्न केला. पण ते म्हणाले, "मला वर्तमानपत्राचे बातमीदार मुळींच मेटले नाहीत, आणि मेटले असते तरी त्यांना मीं दाद दिली नसती. पण तुमच्याबद्दल कालच्या बहतेक वर्तमानपत्रांतून बातमी प्रसिद्ध झाली होती. आतां आमच्या वर्तमानपत्रकारांनीं तुमचा विचित्र आणि काल्पनिक फोटो त्या बातमीबरोबर प्रसिद्ध केला नाहीं, हें तुमर्चे भाग्य समजा!" हा खुलासा ऐकृत बायरलेस टेलिग्रॅफीचा अधिकारी माझी चौकशी कां करीत होता याबद्दल संशय राहिला नाहीं. बातमीदारांना डॉ. वुड्म यांच्यावर हवाला देऊन मी मोकळा झालों. डॉ. वुड्म यांनी जातां जातां त्यांची थोडक्या शब्दांनीं बोळवण केली. तथापि माझा पत्ता टिपून घेऊन तो त्यांनीं आपल्या खिशांत टाकून दिलाच !

माझें सर्व सामान एका एक्सप्रेस\* कंपनीच्या ताब्यांत देऊन डॉ. बुड्स यांनी मला हार्वर्ड युनियन क्लबांत नेलें. तेथेंच कांहीं दिवस रहाण्याची माझी सोय करण्यांत आली होती. पण चार-पांच दिवसांत प्रो. ल्यान्मन आणि डॉ. बुड्स यांच्यामध्यें कांहीं ठराव होऊन मला वॉरन हाऊस (Warren House) मध्यें एक खोली देण्यांत आली. ही खोली फार गैरसोथीची होती. मला तेथे रहाणें अगर्दीच पसंत पडेना. तेव्हां डॉ. बुड्स यांनी माझ्याबरोबर जाऊन फेस्टन हॉल या नांवाच्या इमारतींत एक चांगली खोली पाइन दिली. तिचें भाडें दरमहा साठ स्थये असे.

याप्रमाणें रहाण्याची व्यवस्था झाल्यावर प्रो. ल्यान्मन यांजबरोबर 'विद्युद्धिमार्गा 'चे काम करण्यास सुरुवात केली. प्रथमतः एक-दोन आठवडे माइया कामाचें त्यांना कारसें महत्त्व वाटलें नाहीं. आरंभीं आरंभीं तर वॉरन फंडांत्न माझा खर्च चालविण्यास ते नाख्य होते, असे डॉ. बुइस यांनीं मला सांगितलें. पण माझी उपयुक्तता यांना समजव्या-वर एकंदर खर्चासाठीं ८०० दों डॉलर दर वर्षाला देण्याचे त्यांनीं कबूल केलें. पुण्याच्या बिन्हाड-खर्चासाठीं दरमहा साठ रुपये पाठवावे लागत असत; व बराचें भाडें वगैरे सर्व मागवृन खर्चाची तोंडमिळवणी करणें कार मुष्किलीचें पढे. तथापि, अशा स्थितींत मीं आठ-दहा महिने काढिले.

## प्रो. ल्यानुमन यांच्याशीं खटका

'विद्युद्धिमार्गा' वें द्युद्धीकरण संपत्याबरोबर केंब्रिजला (हॉर्बर्डला) रहावयाचें नाहीं, हा माझा विचार डॉ. बुड्स यांना मीं पुष्कळदां बोल्दन दाखिवला. प्रो. ल्यान्मन यांनी मला वॉरन हाउसमध्यें खोली देण्यानें व खर्चासाठीं अगरींच थोडी रक्कम देण्यानें नाखुष केलें आहे, ही गोष्ट त्यांच्या लक्ष्यांत आल्यामुळें त्यांनीं मला प्रत्यक्ष आग्रह न करतां मि. ओकाकुरा नांवाच्या जपानी यहस्थाकडून आग्रह चालविला. ओकाकुरा बॉस्टन येथील म्युझियमच्या ओरिएंटल शाखेचे मुख्य अधिकारी होते; आणि त्यांची व माझी चांगली दोस्ती होती. पौरस्य लोकांविषयीं ते फार प्रेम बाळगीत असत हें एक; व मी बौद्ध होतों हें दुसरें, अशा दोन कारणांमुळें ते माइयावर विशेष प्रेम करीत असत. एकदां त्यांनीं मला डॉ. बुड्स यांच्या सांगण्याप्रमाणें हॉर्वर्डला आणली कांहीं वधें रहाण्याविषयीं आग्रह चालविला. तेन्हां मीं त्यांना घडलेलें इत्थमूत वर्तमान सांगितलें. तें ऐकून त्यांना फार बाईट बाटलें. मीं हिंदुस्तानांत असतांना कांहींएक करार केला नाहीं, ही चूक झाली असें त्यांचेंहि मत पडलें. आणि ते म्हणाले, "आतां घडलेली गोष्ट कांहीं परत येत नाहीं. तथापि ल्यान्मन जर तुम्हांला योग्य रीतीनें वागविण्यास तयार नाहींत, तर तुम्ही परत स्वदेशीं जा; व या कामीं लागणाऱ्या पैशांची मदत मी तुम्हांस ताबडतोब करतों. जर

तुमची इच्छा असेल तर हॉर्वर्ड युनिव्हर्सिटीच्या प्रेसिडेंटलाहि भेटून मी घडलेली गोष्ट त्यांच्या कानांवर घालतों."

प्रेंसिडेंटकडे ओकाकुरामार्फत कागाळी तेण मला इष्ट वाटलें नाहीं. परंतु प्रो. त्यान्मन यांनी प्रेंसिडेंटमार्फत करारनामा लिहून दिला नाहीं तर ओकाकुराच्या मददीनें स्वदेशीं बाण्याचा बेत करून, संघि मिळतांच त्यान्मनपाशीं गोष्ट काढळी. ते फार चिडले. तथापि माझ्या म्हणण्याप्रमाणें त्यांनी प्रेसिडेंटच्या सहीचा करारनामा लिहून दिला. या करारनाम्याप्रमाणे मुंबईहून निघाल्या दिवसापास्न दरमहा पांचशें रूपये म्हणजे दरवर्णस दोन हजार डॉलरचें वेतन मला मिळावें असे ठरलें व त्या दिवसापास्न माझ्या खर्चासाठीं देण्यात आलेले पैसे बजा जातां एकदम सातशें आठशें डॉलर माझ्या हातीं आले. ही रककम मीं एका बँजेत ठेवून दिली. त्यानंतर दरमहाचा प्यार युनिव्हर्सिटीच्या ट्रेशरर (Bursar) कडून नियमानें माझ्या हातीं येत असे.

दुसरा प्रश्न, विश्विद्धमाणींचे एडिटर या नात्यांनें ल्यान्मनचें व माझें अशीं दोन्हीं नांवें मुरुपृष्ठावर प्रसिद्ध व्हावीं, हा होता. ओकाकुरांचें म्हणणें होतें कीं, या प्रश्नाचा निकाल प्रगाराच्या प्रश्नाबरोबरच लावून व्यावा. परंतु तसें केलें असतां ल्यान्मन अतिशय नात्वृत्र होतील, व मुळींच करार करणार नाहींत, याची मला लात्री होती. तेव्हां हा प्रश्न तसाच मोषम राहूं देणें मला इष्ट वाटलें. परंतु शेवटीं काम पुरें झाल्यावर ल्यान्मनला, मुखपृष्ठ कसें लिहिणार आहां, असा प्रश्न केला. त्यांनीं आपण आपलें नांव एडिटर म्हणून प्रसिद्ध करणार असून वॉरनच्या हस्तलिखित प्रतींच्या साहाय्यांनें व माझ्या मदतीनें हें काम केलें आहे, असें मुखपृष्ठावर घालणार असल्याचें सांगितलें. मी म्हणालों, "असें करणें कधींही रास्त होणार नाहीं. वॉरनच्या अत्यंत मेहनतीनें आणि औरायीनें हें काम येथवर आलें आहे. त्यानेंच स्थापन केलेल्या फंडांतून माझा पगार आजवर देण्यांत आला. तेव्हां एक तर वॉरन—ल्यान्मन—कोसंबी अशा त्रयीच्या नांवानें हा ग्रंथ प्रसिद्ध व्हावा, किवा निव्वळ वॉरनच्याच नांवानें प्रसिद्ध करून आम्ही केलेले फेरफार तेवढे प्रस्तावनेंत द्यावे. " ही गोष्ट प्रो. व्यान्मन यांना बिलकूल रुचली नाही. ते माइयावर इतके संतावले, कीं, मला त्यांनीं शिव्याशाप देण्यास आरंभ केला.

त्या दिवसापासून त्यान्मनची मेट ध्यावयाची नाही, असा मीं निश्चय केला. ते कांहींतरी कुमांड रचून मला गोत्यांत पाडतील अशी शंका येऊन डॉ. बुड्स यांना मीं मडलेला सर्व प्रकार सांगितला. याच्या पूर्वीच स्वदेशीं जाण्यासाठीं आगबोटीचे पैसे वगैरे मरून तारील ४ जानेवारी रोजीं न्यूयॉर्कहून निषणाच्या हंबुर्ग अमेरिकन कंपनीच्या 'हंबुर्ग ' नांवाच्या आगबोटीवर माझी जागा रिझर्व्ह करून ठेवण्यांत आली होती. पण दहा-बारा दिवसांपूर्वीच वरील प्रकार घट्टन आला. त्यावर डॉ. बुड्स यांचें असे म्हणणें पडलें, कीं, ताबडतोब न्यूयॉर्कला जाऊन राहिलेले दिवस तेथें घालवावे, म्हणजे त्यानमनचें भय बाळगावयास नको. ही सत्ला मला मुळींच आवडली नाहीं. माझ्या पुष्कळ मित्रांना मला मेटावयाचें होतें, व पुष्कळांच्या घरीं आमंत्रणेंहि होतीं. हें सर्व सोहन

<sup>\*</sup> एक्सप्रेस कंपनी म्हणजे सामान इच्छित स्थळीं पोंचविणारी कंपनी. अशा कंपन्या अमेरिकॅत पुष्कळ आहेत; आणि सामानाचे मोठे डाग यांच्याचमार्फत पाठवावे लागतात.

देऊन एकदम पळ काढावा, ही गोष्ट मला अत्यंत त्यांच्य वाटली, व मी डॉ. बुड्स यांना म्हणालों, " त्यान्मनचा सूड उगविण्याचा उद्देश असेल तर खुशाल उगवूं द्या. मी त्याला घाबरत नाही. संकटें येतील, तीं सहन करण्यास मी तयार आहें. परंतु एकदम न्यूयॉर्कला पळून जावें, असें भित्रेषणाचें वर्तन मी कधींहि करणार नाही."

यानंतर मी स्वस्थपणें आगबोटीची वेळ जवळ येईपर्यंत केंब्रिजलाच राहिलों. सगळ्या मित्रांचीं आमंत्रणें स्वीकारलीं, मेटी घेतस्या व माझ्या सामानसुमानाची जुळवाजुळव शांतपणें केली. या मुदर्तीत प्रो. ल्यानुमन यांनी मला दोन-तीन आमंत्रणपत्रें पाठविली. परंत त्या पत्रांत कांहींतरी भय बानलें असेल असे बादन मीं ती मळींच उघडली नाहींत. व ती आगबोटीवर पोहोंचण्यापूर्वी मी उवडणार नाहीं, असा त्यांना डॉ. बुड्स यांच्या मार्फत निरोप पाठविला. मला त्यांनी पुनः डॉ. बुड्स यांजकइन आपल्या वरी जेवावयास आमंत्रण केलें. पण मी एकटा त्यांच्याकडे जाण्यास कबूल नाहीं; डॉ. बुडस् मजबरोबर आले तरच मी येईन, असा निरोप पाठविला. तात्पर्य, होवटपर्येत प्रो. स्यान्मनची व माझी त्यांच्या परीं किंवा इतर ठिकाणीं शांतवणें भेट झाली नाहीं. एक-दोनदा ते माझ्या खोलींत आले. परंतु दोन-चार शब्द बोलण्यापलीकडे विशेष संवाद झाला नाहीं. आगबोट निषण्याला तीन-चार दिवस असतांना मीं केंब्रिज सोडलें. हे चार दिवस न्यूयॉर्क शहरांत घालवून तें शहर नीट पहार्वे, असा मीं बेत केला होता. डॉ. बुड्स यांनीं न्यूयॉर्क येथील हॉर्वेडे क्लबांत उतरण्याची सर्व सोय आगाऊच करून ठेविली होती. व्हाइसबुख नांवाचा एक ज्यू विद्यार्थी हॉर्वेर्डला असे. त्याचा बाप व भाऊ न्यूयॉर्क शहरांत रहात असत. व्हाइसब्ख याच्या पत्राप्रमाणें त्यांनीं स्टेशनावर येऊन मला शोधून काढून हॉर्वर्ड क्लबांत नेलें. मी जोंपर्येत न्यूयॉर्क शहरांत होतों, तोंपर्येत त्यांपैकीं एकाने येऊन, मला कोठें तरी फिरावयास घेऊन जावें, असा क्रम ठेविला होता.

एके दिवशीं मला मि. व्हाइसबुख यानें हिपोड्रोममध्यें नेलें. हिपोड्रोम हें एक मध्य थिएटर असून येथें जगांतील निरितराळ्या भागांत चाललेले प्रकार दाखिवण्यांत येतात. उदाहरणार्थ—हिंदुस्तानांतील महाराजांच्या दसन्याला बगैरे निवणान्या स्वान्या, किती तरी खरे हत्ती, घोडे, जवळपास ताजमहालाच्या आकाराच्या कांहीं इमारती वगैरे प्रकार दाखिवण्यांत येतात. त्यानंतर तुर्कोच्या सुल्तानांचा झनाना, त्यांच्या शेंकडों बायका, कांहीं विलक्षण कसरती वगैरे देखांचे दाखिवण्यांत येतात. हत्ती, घोडे, उंट इत्यादि सजीव प्राणी आणि पांचपन्नास बायका, पांचपन्नास पुरुष, अशीं सर्व एकाच ठिकाणीं या जंगी थिएटरांत पहाण्यास सांपडतात. याप्रमाणें न्यूयॉर्क शहरांतील पुष्कळ ठिकाणें पाहून ठरलेल्या दिवशीं आगबोटीवर चढलों.

#### अमेरिकेंतील दिनचर्या

येथें अमेरिकेंत असतांना माश्री दिनचर्या कशी होती, यासंबंधानें थोडेंसें सांगणें अप्रस्तुत होणार नाहीं. पहिल्यानें हार्वर्डेला फेल्टन हॉल्मध्यें रहात असतांना, माझ्यां जेवण्याची सोय तेथेंच करण्यांत आली होती. युरोपियन पद्धतीप्रमाणें दिवसांत्न तीनदां जेवण आणि दोनदां चहा घेत असे. येथें बहुतेक मांमयुक्त पदार्थ असत्यामुळें उकडलेलें बटाटे, पाव, लोणी इत्यादि पदार्थोवरच मला निर्वाह करावा लागे. जेवणाचा खर्च दरमहा १६ डॉलर्स (४८ रुपये) पड़त असे. पण ही स्थिति समाधानकारक वाटली नाहीं. याच इमारतींत एक चिनी विद्यार्थी रहात असे. त्यानें मला सांगितलें, कीं, असें करण्याची कांहीं जरूर नाहीं. आपस्या आवडीचे पदार्थ दुकानदाराकडून मागविले असतां ते आपस्या विन्हाडीं पोंचते करण्यांत येतात, व आपणाला अति स्वस्त किमतींत साधें जेवण मिळतें. हा उपदेश मला पटला व प्रो. त्यान्मन यांच्या मार्फत मि. वॉरनच्या बहिणीच्या डेरीत्न रोज एक क्वार्ट दूध मागविण्यांत आलें, आणि श्रेडेड व्हीट नांवाचा शेवयांसारला गव्हांचा पदार्थ मिळत असतों, तो एका दुकानदाराकडून मागवृन बहुतेक दोन वेळचा निर्वाह याच पदार्थीवर करूं लागलों.

सकाळीं उठल्यावरोवर मी दोन श्रेडेड व्हीटचीं बिस्किटें आणि प्यालाभर यंड दूध घेत असें. नंतर प्रो. ल्यानमन यांच्या लायब्ररींत ८॥ ते १२॥ पर्येत काम करीत असें. पुनः बिन्हाडीं येऊन एक प्याला द्ध घेऊन व्यायाम करण्यास बात असें. उन्हाळ्याच्या दिवसांत अगदीं नियमाने होडी वल्हविण्याचा व्यायाम करीत असें, आणि थंडीच्या दिवसांत जिम्खान्यांत जात असें. दुपारचीच वेळ पसंत करण्यांचे कारण असें होतें, कीं, व्यायामानंतर अंघोळ करावयाची ती बोट-क्लबामध्ये एका मोठ्या खोलींत करावी लागे. आणि या वेळोशवाय दुसऱ्या वेळीं येथें गेलें असतां, विद्यार्थ्योची फार गर्दी असे. समळे विद्यार्थी नम्नच स्नान करीत असत, व मलाहि तसेंच करावें लागे. पण सर्व लोकां-समक्ष तम्म स्नान करणें, आमच्या संस्कारांच्या विरुद्ध असल्यामुळें मला तें अगदींच आवडत नसे. दुसरी अडचण होडी मिळण्याची होती. पण १२ ते २ पर्येत बहुधा मी एकटाच बोट क्लबामध्यें बात असल्यामुळें होडी मिळण्याला आणि एकान्तांत स्नान करण्याला चांगली सवड मिळे. जिमलान्यांत स्नानाची अडचण नव्हती. येथे प्रोफेसर लोकांची एक निराळी खोली आहे. ती मला देण्यांत आली होती. परंतु निरनिराळीं व्यायामाची साधने मिळण्याची उत्तम संघि १२ पासून २ पर्यंतच होती. तेव्हां तेथेंहि मी याच वेळी जाऊन व्यायाम करीत असें व्यायामानंतर एखाद्या चहाच्या दुकानांत जाऊन फ्लिमिश्रित रोटीचा तुकडा आणि एक प्यालाभर कोको येत असें. संध्याकाळची वेळ हार्वेड लायब्ररीत किंवा बिन्हाडीं वाचनांत घालवीत असें. रात्रीं बहुधा विशुद्धिमार्गातील कठीण पाठांचा निर्णय करण्यांत किंवा त्यांत आलेले दुसरे उतारे शोधून काढण्यांत वेळ जात असे.

रिववारीं मात्र या दिनचर्येत फरक पडत असे. या दिवशीं बहुनेक अमेरिकन ग्रहस्थ खिशरां उठतात. तथापि मी सातांच्या सुमाराला उठत असें. प्रो. ल्यान्मनच्या घरीं मात्र थोडा उशिरा जात असें. तेथें १०॥ किंवा ११ वाजेपर्येत काम करून कुठल्या तरी चर्चिमध्यें-बहुधा ॲपल्टन च्यापलमध्यें समेन ऐकण्यास जात असें. हें च्यापल हॉवर्ड

युनिव्हर्सिटीचें असून येथे खिस्ती पंथाचा भेदभाव राखण्यांत येत नाहीं. ज्यू उपदेशकां-लाहि (Rabbi) आमंत्रणें करून त्यांचे धर्मोपदेश करविण्यांत येतात. अमेरिकेंतील प्रसिद्ध धर्मोपदेशकांची येथे व्याख्यानें ऐकण्याला चांगली सिंध मिळते. युनिव्हर्सिटी बंद असल्यावर मात्र येथे नित्याच्या विधीशिवाय चांगलीं सर्मनें होत नसतात. तेव्हां उन्हा-ळ्याच्या सुर्हीत दुसन्या कोणत्या तरी चर्चमध्ये मी सर्मन ऐकण्यास जात असे. या दिवशीं संध्याकाळीं बॉस्टन येथील निरिनराळ्या संस्थांतून होणारी व्याख्यानें ऐकण्यास जात असें. म्हणजे एखाद्या रविवारी रंशन्यालिस्ट समेच्या मार्फत होणाच्या व्याख्यानाला हजर राहिलों, तर दुसन्या रविवारी सोशियालिस्टांच्या समेतील व्याख्यानाला हजर रहात असें कधींकधीं व्याख्यानांच्या वेळा भिन्न असल्यामुळे एकाच दिवशीं दोनतीन व्याख्यानें ऐकण्याला संध सांपडे.

माझ्या वाचनाचा मुख्य विषय ग्हटला ग्हणजे समाजशास्त्र (Social Science) हा होता. या विषयावरची मीं अनेक पुस्तकें वाचलीं; पुष्कळशीं विकत देखील वेतलीं. किंगहुना यांचें मला वेडच लागलें होतें, असें ग्हणण्यास हरकत नाहीं. त्या वेळीं 'सुबोध-पित्रकेंत ' आणि 'सुघारकांत ' सहकारितेच्या तत्त्वावर मुंबईच्या मलुरांच्या स्थितींत कशी सुधारणा करतां येईल, या विषयावर मीं कांहीं लेखिह लिहिले. हिंदुस्तानांतील मनुष्याच्या सामध्यीच्या अपव्ययाला आळा घालून त्याचा उपयोग शारीरिक आणि मानसिक सुखा-कडे कसा करून वेतां येईल, याचा मी सतत विचार करीत असें. विचाराप्रमाणें कृति करून दाखिषण्याचें आमचा देश हें क्षेत्र नव्हे, किंवा तेवलें माझ्या अंगीं सामध्यीह नाहीं, हें मी जाणून होतों. तथापि अशा विचारांनीं किंवा पाहिजे तर स्वप्नांनीं म्हणा—माझ्या मनाला अप्रतिम आनंद होत असे, व अद्यापि हिंदुस्तानांतील दारिद्यानें पीडिलेक्या लोकांची स्थिति कशी सुधारतां येईल, व आमच्या मागसलेक्या देशबांघवांना शिक्षणा-देकांचे पायदे कसे मिळतील, याचा विचार करणें मला अत्यंत प्रिय वाटतें, व क्षणभर या विचारांत मी माईं शारीरिक आणि मानसिक खेद विसरून जातों.

तेव्हां अमेरिकेला जाण्यापासून मला सर्वात मोठा फायदा झाला असेल, तर समाजशास्त्राची गोडी लागली हा होय. हिंदुस्तानांत असतों तर केवळ धार्मिक विचारांत माझें
आयुष्य गेलें असतों. 'शरीरमाद्यं खलु धर्ममाधनम्,' या तत्वाची मला खात्रीनें
विस्मृति पडली असती. परंतु अमेरिकेला जाण्यानें मला हें तत्व विशदपर्णे कळून त्याचा
परिचमेकडील शास्त्रश्रांनीं केलेला ऊहापोह समजून वेण्याची संधि मिळाली. याचा अर्थ
असा समजूं नये, कीं, 'शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम् ' किंवा 'अन्नाद्भवन्ति भूतानि, ' या
तत्त्वाचा माइया मनावर पूर्ण पगडा बसला. पण पूर्वी या तत्त्वासंबंधानें कें माझें सोळा
आणे अज्ञान होतें, तें नष्ट होऊन त्याला मी यथायोग्य महत्त्व देऊं लागलों, एवटेंचधार्मिक उन्नतीशिवाय मानवजातीची उन्नति होणार नाहीं, हें तत्त्व मला आजलाहि
मान्य आहे. पण शरीराची अवहेलना करून किंवा शरीराला विषम स्थितीत ठेवून धार्मिक
उन्नति करतां येणें जवळजवळ अशक्य आहे.

## युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्तस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दु:खहा ॥

हें तत्त्व सर्व समाजालाहि लागू केलें पाहिजे. तसेंच 'वस्ति करोनी बाजारीं । म्हणविसी मी ब्रह्मचारी ॥ 'या उक्तींत गोविलेख्या तत्त्वाप्रमाणें मनुष्यांची उन्तति परि-रियतीवर अवलंबून आहे, हेंहि लक्ष्यांत वेतलें पाहिजे. उदाहरणार्थ, एत्वादा बारा तास काम करून जेमतेम पोटाला मिळविणारा व अत्यंत गलिच्छ चाळींत रहाणारा मजूर आपली धार्मिक उन्तति कशी करून वेणार श्रियमतः त्याचे युक्ताहारविहार होतील, असा बंदोवस्त करण्यांत आडा पाहिजे, व तदनंतर धार्मिकतेला बाधक अशा गलिच्छ चाळींत्न काहून त्याला मोकळ्या ठिकाणीं ठेवण्यांत आलें पाहिजे. असें झालें तरच दाख्वाजी वगैरे व्यसनें सुटून धार्मिक मार्गीत त्याची प्रगति होणें संभवनीय आहे.

# उत्तरार्ध



चरित्र

लेखक

ज. स. सुखठणकर

# आयुष्याची सुरुवात आणि शिक्षण

केला. मराठी वाचकांस आपल्या ह्या प्रवासाचा वृत्तान्त सादर करावा ह्या प्रमुख उद्देशाने, त्यांनी आपला 'निवेदन 'हा पहिला ग्रंथ, १९२४ साली प्रसिद्ध केला. पण महा-राष्ट्रात आणि गुजरात मध्येही हा ग्रंथ 'आत्मचरित्र 'या अर्थाने प्रसिद्धीस आला. मराठी साहित्याचा आढावा घेताना महाराष्ट्रीय साहित्यिक निवडक अशा आत्मचरित्रपर ग्रंथांत ह्या 'निवेदना 'चा समावेश करतात. या ग्रंथाच्या पहित्या दोन-तीन प्रकरणांत त्यांनी 'बालपणातील काही गोष्टी 'सह आपल्या गतजीवनाची काही थोडी माहिती दिलेली आहे. पण ती उपोद्धातासलल आहे, असे स्वतःच धर्मानंद म्हणतात. वेल्हा ह्या त्यांच्या ग्रंथात त्यांची पूर्विका पूर्णपणे विशद झालेली नाही हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. त्यांच्या जीवनाच्या ह्या बाजूवर शक्य तेवढा जास्त प्रकाश पाडण्याचा प्रयत्न प्रस्तुत प्रकरणादारा करण्यात येत आहे.

#### नाव आणि गाव

धर्मानंदांच्या आडनावाप्रमाणेच, त्यांच्या वैयक्तिक, म्हणजे ज्याला आपण पाळण्यातील [ Christian ] नाव म्हणतो, त्यामागेही थोडासा इतिहास आहे.

गोमन्तकात आढळून येणाऱ्या एकंदर आडनावांत अथवा ज्याला आपण कुलनामें म्हणतो त्यांत, कारापूरकर, पालेकर, गुंजीकर, अशी स्थलवाचक नावेच जास्त प्रमाणात आढळून येतात. याच्या मागोमाग, प्रभुदेसाई, सरदेसाई, नाईक, इत्यादी अधिकारदर्शक, आणि शेणवी, कामत, केणी, ह्यासारखी व्यवसायदर्शक आडनावे येतात. गेल्या शतकामागे मुंजईत स्थाईक झालेले गोमन्तकीय, येथील प्रथेस अनुमरून भाऊ दाजी, दादांबा पांडुरंग,

१. गुजराती भाषेमध्ये 'निवेदना 'चा अनुवाद 'आपवीती ' या नावाने प्रसिद्ध शाला आहे.

२. दादोबा पांडुरंग : ले. अ. का. प्रियोळकर, या प्रथातील रा. कृ. लागू यांचा आत्मचरित्रविषयक निवंध, पा. ३१

३. ' निवेदना 'ची प्रस्तावना, मागे पाहा- पान ३

जगन्नाथ शंकररोट, अशा पितृनामांचा कुलनामाप्रमाणे उपयोग करीत असत. वण ही प्रथा प्रत्यक्ष गोमन्तकात प्रचारात होती असे कोठे आढळून येत नाही. इन्क्विश्चरानच्या काळात बऱ्याच कुलनामांत बदल बडून आलेले दिसून येतात. धार्मिक छळामुळे अनेक गोमन्तकीय कुटुंबे गाव सोडून दुसन्या ठिकाणी जाऊन राहिली. नंतरच्या काळात सगळे रिथरत्यावर झाल्यावर ही कुटुंबे ज्या वेळी परत आली, त्या वेळी अमक्या गावाहून आलेले अथवा परतलेले 'अमके-कर ' म्हणून त्यांस ओळलण्यात येऊ लागले. तेच त्यांचे नाव नंतर कुलनाम म्हणून प्रचारात आले. उदाहरण म्हणून 'सुखठणकर ' आणि 'गुंजीकर ' ही दोन कुलनामे घेता येतात. सुखठणकर हे मूळचे 'रोणवी ' आणि गुंजीकर हे मूळचे 'केंकरे ' होते. ते अनुक्रमे 'सुखठाण ' आणि 'गुंजी ' ह्या गावाहून परतले होते.

## स्वीकृत कुलनामे

आणली एक प्रकारच्या कुलनामाचा या ठिकाणी उल्लेख केला पाहिजे. ती म्हणजे स्वीकृत करून घेतलेली नवीन कुलनामे. गोमन्तकीयांत अशी उदाहरणे जरी फार नस्ली, तरी अगदीच नाहीत असे मात्र नग्हें. काशिनाथ रघुनाथ मित्र या जुन्या काळातील 'मनोरंजन 'या नावाजलेल्या मासिकाच्या संपादकांचा या दृष्टीने उल्लेख केला पाहिजे. त्यांचे मूळ आडनाव आजगावकर असे होते. हे गोमन्तकातील बारदेश घराण्यातील होते. पण "पुढे बंगाली वाङ्मयाशी परिचय झाल्यावर बंगाली पद्धतीचे 'मित्र 'हे आडनाव घारण करण्याची त्यांची लहर लागली. "'— आणि आता हे आडनाव प्रचलित होकन बसलेले आहे. दुसरे उदाहरण म्हणजे गोमन्तकातील 'नायक 'हे कुलनाम घारण करणाऱ्या मंडळीचे! साठ-मत्तर वर्षांपूर्वी ही सर्वच मंडळी 'नाईक 'होती. धर्मानंदांचे एक नातेवाईक सुबाव लक्ष्मण नाईक शंखवाळकर, यांनी आपले नाव 'नाईक 'चे 'नायक ' असे करून, या प्रथेस सुख्वात केली. 'हे मडगावातील त्या वेळच्या हिंदू समाजाचे एकसेव पुढारी. त्यामुळे मडगावात इतर जी चार-पाच शंखवाळकर घराणी होती, त्यांनीही ही प्रथा स्वीकारली. आजही गोमन्तकात नाईक या कुलनामाची मंडळी जरी बरीच असली, तरी 'नायकांचा 'भरणा मडगावातच जास्त प्रमाणाने दिसतो, याचे कारण हे!

### कोसंबे

वरील विवेचनावरून एक गोष्ट लक्षात ठेवली पाहिजे ती ही की, गोमन्तकीयांत आज जी अनेक कुलनामे दिस्न येतात ती सर्वेच मूलकालीन कुलनामे आहेत, असे निःशंकपणे सांगता येत नाहीत. ज्या मूळ नावावर इन्विविश्वरानच्या काळात संस्कार झाले अशीच जास्त दिसून येतात. कोसंबी हे नावही अशाच प्रकारचे आहे.

"कोसंबे हें आमन्या घराण्याचें मूळ नांव नव्हे....कोसंबे मूळचे लोटलीचे; आइनांव शणे, म्हणजे आमचें आइनांव 'शणे लोटलीकर' असे असावयास पाहिजे. पोर्तुगीजांच्या वेळीं झालेक्या बाटाबाटीत शणे लोटलीकरांना सीदेकर संस्थानिकाचा आश्रय घरावा लागला. ज्या टिकाणीं ते जाऊन राहिले, त्या गांवचें नांव कोसंबी होतें. कदाचित हें नांव कोशांबी नगरीवरून आलें असेल. पण त्याला कांहीं पुरावा नाहीं. कोसंबी गांवच्या नांवावरून शणे कोसंबे नांव एडलें, '' असें स्वतः धर्मानंद म्हणतात. '

कोसंबे हे गाव सींदेकरांच्या प्रदेशात होते असे धर्मानंदांनी म्हटलेले आहे. नक्की कोठे होते याचा खुलासा ते करू शकलेले नाहीत. त्यांचे चिरंजीव दामोदर कोसंबी हेही इतिहास-संशोधक होते. त्यांनी आपस्या पूर्वजांविषयी वगैरे माहिती मिळविण्याचा प्रयत्न केला होता, हे त्यांच्या लिखाणावरून दिसून येते. पण तेही कोसंबे गाव नक्की कोठे होते या प्रशावर उजेड पाडू शकलेले नाहीत.

धर्मानंदांनी सर्वमाधारण प्रयेस अनुसरून आपले कुलनाम स्थलवाचक असावे असा समज करून वेतला असावा, असे गोमन्तकातील काही विचारवंतांचे म्हणणे आहे. प्रसिद्ध लेखक आणि 'भारतिमत्र' या मासिकाचे संपादक ना. भा. नायक यांच्या मते कोसंबी हे नाव अधिकार अथवा व्यवसायदर्शक होते, असे आहे. ते म्हणतात:

" अडीच हजार वर्षोपूर्वी जे आर्य गोव्यात आले आणि सासष्टी महालात लोटली गावची वसाहत ज्यांनी स्थापन केली, त्या जमातीत कोसंबी यांचा पूर्वज होता. त्या वेळी त्यांना अमूक ' शर्मन ' असे म्हणत. पुढे ते ' शेणवी लोटलीकर ' झाले. प्रत्येक गावात ग्रामसंस्थांचा कारभार चाले. लोटलीच्या ग्रामसंस्थेंत कोशा-धिकारी म्हणून यांच्या एका पूर्वजाची निवड झाली, आणि त्यानंतर ' कोशांभी ' हे उपनाव त्यांस प्राप्त झाले. ' कोश ' किंवा ' कोष ' म्हणजे खजिना, आणि त्यावरील अधिकारी म्हणजे खजीनदार, तोच कोशांभी अथवा कोशंबी. " "

गोमंतकीय इतिहास-संशोधक पिसुलेंकर यांनाही 'कोसंबी 'हे नाव स्थलवाचक आहे असे वाटत नव्हते. गोमन्तकात फादर हेरास यांना सापडलेल्या बुद्धाच्या मूर्तीसंबंधी त्यांच्याशी बोलताना, कोसंबी हे नाव बौद्ध सृष्टीतील वाटत असल्यामुळे, प्रस्तुत लेखकाने या नावाबहल त्यांचे मत विचारले होते. कोसंबे ह्या नावाचे

४. प्रिय आणि अप्रियः ले. अ. का. प्रियोळकर, पा. ५९.

५. भाई देसाई स्मारक ग्रंथ, पन्नाशी : पा. ६०६.

६. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक : प्रकरण १ लें, ता. १-८-३७.

७. ना. भा. नायक यांनी पत्रद्वारे प्रस्तुत लेखकाकडे व्यक्त केलेले मत.

एखादे खेडे गोमन्तकात एका काळी होते, अथवा अजूनही आहे, असे ठरले तरी, अशा एखाद्या क्षुल्लक खेड्याचे नाव कुलनाम म्हणून कोणी खीकारील असे वाटत नाही, असे त्यांचे मत होते.

पण हल्लीच एका गोमन्तकाच्या मराठी नकाशावर <sup>२</sup> कोतांबी 'या नावाचा गाव अथवा खेडे दाखवलेले प्रस्तुत लेखकाच्या निदर्शनास आले आहे, ते 'केपे ' महालाच्या उत्तरेच्या टोकास असून, 'असोळडे 'गावाच्या शेजारी दाखवण्यात आलेले आहे. हा माग पूर्वी सींदेकराच्या ताब्यात होता. हा नकाशा बरोबर आहे असे धरून चालल्यास, 'कोतांबी 'चा अपग्रंश 'कोसंबी 'त होणे कठीण नाही!

### 'धर्मा'या नावाचा इतिहास

धर्मानंदांच्या जनमापूर्वी त्यांच्या घरावर एक दरवडा पडला होता. त्या प्रसंगी त्यांच्या मातुश्रींना दरवंडेस्तोरांचा मार सहन करावा लागला होता. त्यामुळे त्या आजारी पडस्या आणि अशा स्थितीतच धर्मानंदांचा जन्म शाला. या घटनेची माहिती धर्मानंदांच्या शब्दांतच या ठिकाणी देणे योग्य होईल. ते म्हणतात:

"आमची आते आमच्याच वरी बिन्हाड करून रहात असे. तिच्या विधवा मुलीपाशीं बरेच दागदागिने होते. त्याच वेळी एक कीर्तन वगैरे करणारे रामदास नांवाचे बोवा आमच्या वरी रहात असत. त्यांच्या मजनाला बरीच मंडळी जमत असत. त्या लोकांकडून किंवा दुस-या कोणाकडूनिह आमच्या आतेबहिणीच्या दागिन्यांची खबर कुडथाळच्या भगत बाड्याला समजली. त्यांने पेडणे महालांतून पाच-सहा दरोडेखोरांना आणून कुडथाळीस ठेवले; आणि आमच्या रोजारच्या एका माणमाच्या सहाय्यांने आमच्या बातम्या काहून घेऊन त्या दरोडेखोरांना टिल्या. एके दिवशीं खुद दरोडेखोरच साध्या वेषामध्ये येऊन आमचें घर पाहून गेले; परंतु आमचे वडील आणि चुलते वरीं असतांना दरोडा वालणें घोक्याचें आहे, हें ते पक्कें जाणून होते. म्हणून आजारीपणाचें किंवा असेंच दुनरें कांहीं निमित्त सांगून भगत बाड्याच्या घराशेजारीं एका नागळाच्या रिकाम्या कोठींत ते पडून राहिले.

" दोन किंवा तीन आठवड्यांनी आमचे वडील आणि चुलते कामानिमित्त बाहेरगांवीं गेले असतां, संधि साधून दरोडेलोर मध्यरात्रीच्या सुमारास चुलत्याच्या कराच्या बाहेरच्या दाराची लीळ कादून आंत शिरले. त्या रात्रीं आमच्याकडे कांहीं पाहुणे, आतेचे चिरंजीव लाडू लाड इत्यादि पुरुष मंडळी होती. परंतु दरोडेलोरांना एक तेवढें आमच्या भावाचें भय होतें. आंत शिरस्यावरोवर प्रथमतः त्यांनीं त्याचा शोध चाळविळा. त्यां वेळीं आमचे भाऊ अठरा वर्षोचे होते. त्यांची नीज गाढ. वरांत चोर शिरस्यावर ते जागे झाले. मागचा दरवाजा गांठतां आला नाहीं. एका कोपन्यांत दडून बसले. चोरांनीं त्यांना शोधून काढळें व इतका मार दिळा कीं, त्यांना उमें राहण्याचें सामर्थ्य राहिलें नाहीं. त्यांना व इतर सर्व पुरुष आणि बायका मंडळींना चोरांनीं रामदास रहात होते त्या वासरींत एका मोठ्या खोळींत गोळा केळें, व त्यांच्यावर एक पाहरा ठेवला. दुसरा दरोडेखोर बाहेर पाहरा देत होता; आणि बाकीच्यांनीं नासधूस चालवळी.

" दोन-तीन तासांत त्यांनीं पेट्या वगैरे फोइन टाकल्या; तेलाच्या आणि तांदळाच्या वरण्या ओतून टाकल्या; वायकांच्या गळ्यांतील मंगळसूत्रें देखील तोइन वेतलीं. आमच्या चुलतीच्या दागिन्यांचा करंडा एका कोपऱ्यांत पडला होता. त्याच्यावर आमच्या आतेभावानें सूप टाकलें. तें मात्र चोरांनीं उचलून पाहिलें नाहीं. एवढें सगळें करून झाल्यावर त्यांनीं आमच्या आईला उचलून नेण्याचा प्रयत्न केला. पण तिनें खिडकीच्या लांकडी गजाला अशी वट्ट मिठी मारली कीं, ती दोवां चोरांना सुटेना, तेल्हां त्यांनीं बंदुकीच्या दस्त्यानें तिला बेदम मारलें. चार महिन्यांची गरोदर, आमच्या भावजयीनें तिच्या पोटाला घट्ट मिठी मारली, व आईनें सर्व मार पाठीवर घेतला...!" १००

घर्मानंदांचे बंधू या मारातून ल्वकर बरे झाले. परंतु त्यांची आई फार आजारी पड़ली. त्यांच्या या आजारातच धर्मानंदांचा जन्म झाला. ते फार दिवस जगतील असे कोणास वाटले नव्हते. कारण एक तर आईच्या आजारातच त्यांचा जन्म झाला होता, आणि दुसरे म्हणजे त्यांचे इतर काही भाऊ जन्मानंतर महिन्याच्या आतच मरण पावले होते. सुदेवाने धर्मानंदांच्या बाबतीत तसे काही बहून आले नाही. बाळंतपणानंतर धर्मानंदांची आई चार-पाच महिने आजारीच होती. त्यामुळे त्यांस नाव वगैरे ठेवण्याच्या खट्मदीत कोणी पडलेच नाहीत त्याचप्रमाणे आई आजारी असल्यामुळे त्यांना बाहेरचे दूघ दावे लगे. हे बाहेरचे दूघ म्हणजे— देण्याचे, धर्माचे आहे असा अर्थ करून, त्यांना 'धर्माचा ' (दानाचा ) आहे असे म्हणत. अर्थात शेवटी 'धर्म ' हेच नाव अयम झाले. आपल्या नावाची पुढील काळात झालेल्या स्थित्यंतरांची माहिती धर्मानंद स्टीलप्रमाणे देतात :

" मला वाटतें, की मडगांवच्या शाळेत पहिल्या इथर्तेत असतांना शाळामास्तरानें माझें नांव ' धर्माजी दामोदर ' असे लिहिलें असावें; व तें एकोणीसर्शे सालापर्येत मराठी कागदोपत्री होतें. परंतु, पोर्तुगीज दस्तऐवजांत माझें नांव धर्म (DORMA)

८ गोमन्तक बुक डेपो, नवा गोवा, यांनी प्रकाशित केलेला.

९. गोमन्तकात मांत्रिक-जादूरोणा करणाऱ्याला 'घाडी' म्हणतात. त्याच्या अंगात वारे संचारले म्हणजे तो भूत-पिशाचांसंबंधी विचारलेख्या प्रश्नांची उत्तरे देतो.

१० खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरें, ८-८-१९३७.

असेंच असे. पुणे सोडल्यावर मी 'धर्मानन्द 'हें नांव घेतलें. परंतु पुन्हा काशीला असतांना 'धर्म दामोदर कोसम्बे ' याच नांवानें मी ओळखला जात असें. एकोणीसर्शे दोन सालीं मी बौद्ध श्रामणेर झालों, तेव्हां सुमंगलाचार्योनीं मला 'धम्मानंद 'हेंच नांव दिलें.

"मद्रास इलाख्यांत जसें प्रथम गांवाचे नांव लावण्यात येतें, तसेंच तें सीलोनांतिह येत असतें.... त्या दृष्टीनें पाहिलें असतां माझें नांव 'साखवाळ धम्मानंद 'व्हावयास, पाहिजे होते. पण कोसम्बी हें नांव मला अधिक अनुकूल वाटलें. कारण तें इतिहासप्रसिद्ध कौशाम्बी नगरीचें पालि रूपान्तर होय. पुढें एकोणीसशें सहा सालीं कलकत्ता येथील नॅशनल कॉलेजांत नोकरी धरस्यावर 'धम्मानंद 'हें पालीरूपान्तर सोडून मूळ संस्कृत 'धर्मानंद 'याच नांवाचा मी अययोग करूं लागलों. परंतु बंगात्यांतील आणि महाराष्ट्रांतील विह्वादीप्रमाणें कोसम्बी हें आडनांव तसेंच ठेवलें. " ११

याशिवाय त्यांची आणखी दोन घरगुती नावे प्रचलित होती. घरातील लहानथोर मंडळी त्यांस 'बापू 'म्हणत असत, तर शेजारी, मित्रमंडळी, त्यांस 'भोमो 'या नावाने हाक मारीत.

# धर्मानंदांचे पूर्वज

त्रिहोत्तर नगरातील पंचगौडांतर्गत दहा ब्राह्मणांची सहासष्ट कुळे प्रथमतः गोमन्तकात वसाहतीस आल्याचा उल्लेख सह्माद्रिलंडात मिळतो. आर्थ लोकांचे दक्षिणेतील हे आगमन स्विस्तपूर्व सातव्या शतकानंतर झाले असे डॉ. मांडारकर यांचे मत आहे. १२ ह्या, नि त्यानंतर आलेल्या ब्राह्मण-क्षत्रियांच्या कुळांनी, या प्रदेशातील निरन्तिराळे गाव वमाहतीस योग्य करून, त्या ठिकाणी आपआपल्या कुळदेवतांच्या स्थापना केल्या. या वेळेपासूनच त्या प्रत्येक गावातील लागवड, व्यवस्था, संरक्षण, खर्च, इत्यादी गोष्टी सामायिक पद्धतीने होण्यास सुरुवात झाली. यातूनच 'आज कोमुनिदादी 'म्हणून ओळल्यात येणाऱ्या ग्रामसंस्था अस्तित्वात आल्या.

या काळात कौंडिण्य आणि वस्सगोत्री ब्राह्मणांची जी कुळे आली, त्यांनी तेथील लोटली गाव पसंत करून तेथे आपली वसाहत केली. तसेच, बरोबर आणलेल्या श्रीरामनाथ या आपल्या कुलदैवताचीही तेथेच स्थापना केली. या कुळांपैकीच धर्मानंदांचे घराणे असून, ते कौंडिण्य गोत्राचे आहेत.

गोमन्तक पोर्तुगीजांच्या ताब्यात आल्यानंतर १५४१ पासून तेथील हिंदूंच्या धार्मिक

छळास सुस्वात झाली. १५६० साली गोमन्तकात इंक्विझिशन (धार्मिक न्यायसभा) स्यापन झाल्यानंतर तर धार्मिक अत्याचार कळसास पोचले. तेथील विशय नि मिशनरी यांनी पोर्तुगीज अधिकाऱ्यांच्या साहाय्यांने धर्मीतर करण्यांची बळजबरीच केली असे नव्हे, तर हिंदूंची देवले मोडणे-जाळणे, आणि इतर सर्व प्रकारे हिंदूंचा छळ करण्यांचे सत्र चाल् केले. अशा या परिस्थितीत तेथील हिंदूंस एकच मार्ग मोकळा राहिला.—आणि तो म्हणजे गोमन्तक सोडून जाण्यांचा! त्या काळात अशा कित्येक हिंदू कुटुंबांना आपली देवदेवते घेऊन शेजाम्च्या मुसलमानी आणि हिंदू मुल्खांच्या आश्रयास जावे लागले.

१५६६ मध्ये रायतूरवा पोर्तुगीज किलेदार दियोगु स्द्रीगीश याने लोटली गावातील श्रीरामनाथाचे देऊळ जाळून टाकून, तेथील हिंदूंच्या छळास सुस्वात केली. त्यामुळे नथील हिंदूंस तो गाव सोडण्याशिवाय गत्यंतर राहिले नाही. ही सर्व मंडळी आपल्या देवासह शेजारच्या साँदेकर संस्थानिकाच्या प्रदेशात येऊन स्थायिक झाली. हा प्रदेश नंतरच्या काळात प्रथम अंत्रूज आणि नंतर फोंडे महाल म्हणून ओळखण्यात येऊ लागला. या मागातील बांदिवडे गावी त्यांनी श्रीरामनाथाच्या मूर्तीची स्थापना केली. याच मागात धर्मानंदांचे पूर्वज स्थायिक झाले. ज्या गावी अथवा खेड्यात ते स्थायिक झाले तेच नाव नंतर त्यांच्या घराण्याचे कुलनाम कसे झाले, याचा वर उल्लेख आलेलाच आहे.

## आदिलशहाच्या दरबारातील कोसंबी

आता या कोसंबी गावात स्थायिक झालेब्या धर्मानंदांच्या मूळ पुरुषाची ओळख धर्मानंदांच्याच शब्दांत करून घेऊ या. ते सांगतात :

" या खेडचांत शणे लोटलीकर किंवा कोसंबे यांच्या घराण्यांत विष्णु नांवाचा एक पुरुष जन्मला. त्याची आई-बापें लहानक्णांतच निवर्तलीं. चुलत्याकडून सांभाळ नीट होईना तेव्हां तेथून निघून तो बांदिबडे या गांवीं आला व नागोजी नाईक यांच्या आश्रयाला राहिला. नागोजी नाइकाला त्यानें व्यवहारांत अत्यंत चांगलो मदत केली. शेवटीं नागोजी नाइकानें आपल्या एकुलत्या एक मुलीचा त्याच्याशीं विवाह लावून दिला व त्याला घरजांवई केला.

"विष्णूचें लग्न झाल्यावर नागोजी नाइकाला एकामागून एक असे चार मुलगे झाले. यायोगें त्याच्या सासूसासन्याचें जांवयावरील प्रेम कमी होत गेलें, व विष्णूला सामुरवासाचा कंटाळा आला. त्यानें विजापूरला येऊन आदिलशाहाच्या दरबारांत नोकरी धरली. जात्याच हुशार असल्यामुळें आदिलशहाची त्यानें लेकरच मर्जी संपादन केली.

" एके दिवशीं आदिलशहा आपल्या विजराबरोबर बुद्धिबळें खेळत असतांना भलताच डाव टाकीत आहे असें वाटून विष्णु लाकरला. बादशहा म्हणाला काय झालें १ हा कांहीं बोलला नाहीं. बादशहा डाव तसाच टाकून उठला. त्यानें विष्णूला बाजूला नेऊन विचारलें, तेव्हां त्यानें त्या डावांत बादशहाची कशी फिजिती

११. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरें, ८-८-१९३७.

१२. Early History of Deccan: Dr. R. G. Bhandarkar, Bombay Gazetteer, Vol I, Part 2, p. 141.

झाली असती, हें समजावृत सांगितलें. बादशहाच्या मजींत आणली भर पड़ली. रोवटीं बादशहानें अंत्रूज महालाची देसकी देऊन त्याला गोव्यास पाठवलें ... त्यानें त्यांना (आपत्या मेहुण्यांना) आपत्या भावासारखे लेखून या मिळविलेख्या नवीन इनामाचे चार हिस्से त्यांस दिले, व एक आपण ठेवला ... (त्या काळापासून) नागोजी नाइकांच्या घरांत चार हिस्से आणि आमच्या घरांत एक, असे अंत्रूजच्या देसकीचे पांच हिस्से होते. " १ 3

#### घराण्यावरील आपत्ती

विष्णू कोसंबे आदिल्ह्याहाने बहाल केलेली देसकी स्वीकारून परत आल्यानंतर बांदिवडे गावाच्या जवळच असलेल्या 'आगापूर 'या गावी स्थायिक झाला. येथील घराचे भग्नावशेष धर्मानंदांच्या काळातही होते. नंतरच्या काळात या घराण्यावर बरीच संकटे आली. घराण्यातील बहुतेक पुरुष निरक्षर आणि व्यसनी निपजले. रामचंद्र शणै कोसंबी हे धर्मानंदांचे आजोबा; ते व्यसनी नव्हते. पण निरक्षर, अत्यंत साधे, आणि भोळ्या स्वभावाचे होते. यामुळे त्यांच्या चुल्तभावांना त्यांना धाकदपटशा दालवून आणि त्यांच्यावर बंदूक रोखून, कागदपत्रांवर बह्या घेणे शक्य होत होते. अशा सहयांचा ते नंतर कर्ज काढण्यासाठी उपयोग करीत असत. अशा परिस्थितीत कितीही श्रीमंती असली तरी ती किती काळ टिकणार १ थोड्याच काळात सर्व इस्टेट तर बुडालीच, पण त्या-शिवाय घरातस्या किंमती वस्त् आणि दागदागिनेही नाहीसे झाले. याचा परिणाम म्हणजे रामचंद्र कोसंब्यांना आपल्या पाच मुलांना घेऊन गाव सोडणे भाग झाले.

सीताबाई, हे धर्मानंदांच्या आर्जीचे नाव. त्या महगाव येथील नाईक शंखवाळकर घराण्यातत्या होत्या. त्या फार मेहनती होत्या. दोन्ही बाजूंकहून मोठ्या घराण्यातत्या असत्या तरी त्यांना मोठेपणाचा मुळीच अभिमान नव्हता. मेहनतीला तर त्या कथीच लाजल्या नाहीत. मजूर बायकांबरोबर त्या स्वतःही काम करीत. त्यांनी मरेपर्येत अंगमेहनत केली. सीताबाईंचे सगुण, राया, पुंडलीक आणि रामकृष्ण, असे चार भाऊ होते. या काळात, या मूळच्या श्रीमंत घराण्याची परिस्थिती बरीच खालावली होती. यामुळे या भावांपैकी राया याला वेरणे येथील गामा या नावाच्या खिस्ती जमीनदाराकडे मुकादमाची नोकरी घरावी लगाली. त्यामुळे या नाईकांचे सबंध कुटुंबच 'वंरणे ' या सासष्टी महालातील गावात राहण्यास गेले.

वर उल्लेखित गामा या जमीनदाराने काही काळानंतर मुरगाव महालातील साखवाळ हाही गाव पोर्तुगीज सरकारकडून मक्त्याने चालवण्यास घेतला. एका काळी जुवारी नदीच्या तोंडावर असलेला हा गाव चांगला भरभराटीच्या स्थितीत होता. १ण नंतर इंक्विश्विश्चनच्या घार्मिक छळामुळे, आणि त्याच काळात तथे आलेल्या प्लेगच्या साथीमुळे, तो गाव ओस पड़ला होता. राया नाईक याचे घराणे वेरणे येथे येऊन राहिले ध्या काळात, साववाळ येथे परत थोडीयोडी वस्ती होऊ लागली होती. पण त्याचा सरकारला मोठासा सारा मिळत नसे. म्हणून सरकारने तो गाव लिलाव करून मक्त्याने दिला. आणि अशा रीतंने साववाळ हा गाव गामाच्या ताब्यात आला. आणि त्याने तो नंतरच्या काळात राया नाईकाचा घाकटा माऊ पुंडलीक यास मक्त्याने दिला.

धर्मानंदांचे आजोबा रामचंद्र कोसंबी यांस आपने पाच मुलगे वेऊन घर सोडण्याचा प्रसंग कसा आला हे मागे सांगितलेच आहे. ते साखवाळ येथे आपल्या मेहुण्याच्या— पुंडलीक नाईक यांच्या आश्रयाने, गामाच्या एका जागेत येऊन राहिले. पुंडलीक हे जरी साम्ववाळची व्यवस्था पाहात होते तरी त्यांनी साखवाळच्या शेजारच्याच गावी, दाभोली येथें, आपने घर केले होते. त्यांनी रामचंद्र कोसंबी यांच्या मुलांपैकी एका मुलाला, महगजे धर्मानंदांच्या विल्लांना दाभोलीस आपल्याकडे ठेवून घेतले होते. तेथे त्यांना मामाकडून शेतीची आणि अंगमेहनतीची कामे शिकता आली. आणि वयात आल्यावर साखवाळ येथे येऊन विल्लांस मदत करणे, आणि त्यांच्या निधनानंतर स्वतंत्रपणे शेती व्यवसाय करणे, आणि तो वाढविणे, त्यांस शक्य झाले.

#### वडिलांचा व्याप

धर्मानंदांच्या विङ्गांनी संसाराची धुग कशा प्रकारे सांभाळशी याचे वर्णन स्वतः धर्मानंदांनी केले आहे. ते म्हणतात :

" आमन्या विडलांचा व्याप वाढत गेला. गांवांत नारळांच्या चोऱ्या होत. यासाठीं गांवच्या वाड्यांची राखणदारी कोणाला तरी द्यावी लागे. त्यांत थोडे पैसे व दर हजाराला तेहतीस नारळ मिळत असत. आमन्या विडलांकडे राखणदारीचे बरेच वाडे आले. मूळच्या घरांत राहून हें काम चालवर्णे कठीण होर्क लगलें; तेव्हां त्या बराच्या उत्तरेस सरासरी दोन मैलांच्या अंतरावर त्यांच्या मामा-कहून मिळालेख्या जिमनींत त्यांनी एक नवीन कोठी बांधली. त्यांत ते आणि आमचे धाकटे चुलते रहात.

" पुढें धाकट्या चुलत्यांनी नारळाचा घंदा सुरू केला. त्यांना ह्या जागेंत रहाणें अधिक अनुकूल होतें. कारण, येथून कुड़थाळचा बाजार व आघशीची लाडी जवळ पडते; व रस्ताहि जरा बरा होता. होतां होतां याच कोठडीच्या आजुबाजूला आमचें घर एकसारलें वाढत गेलें; व आमचे वडील आणि धाकटे चुलते येथेंच स्थायिक झाले.

" बडील चुलते व्यंकटेश कोसंबे, मूळच्याच घरांत राहूं लागले. त्या घराजवळची व आणखी दोन जिमनी ते वडील बंधु असल्याकारणानें त्यांच्याच नांवें आमच्या विडलांनीं खरेटिल्या होत्या. आमचे धाकटे चुलते व बडील नवीन जागेत स्थायिक झाल्यानंतर वडील बंधूंजवळ हिस्सा मागूं लागले. परंतु मामांच्या

१३ खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण पहिलें, १-८-१९३७

सांगण्यावरून हिस्सा न घेतां वडील बंधूंच्या नांवावर असलेख्या सर्वेच जिम्नी त्यांस देऊन टाकस्या; आणि दोघां बंधूंनी आपल्या प्रयत्नांनीं बरीच इस्टेट कमावली.

"कांहीं काळानें आमचे धाकटे चुळतेहि विभक्त झाले. त्यांचे कुटुंब म्हटलें म्हणजे त्यांची पत्नी व एकुळती एक मुख्यो. आमच्या विडलांना एकंदरींत सहा मुलें. १४ पिहले रामचंद्र कोसंबे व त्यानंतर पांच मुली. दरम्यान कांहीं मुल्यो जन्मले. परंतु त्यांतील एकही जगला नाहीं. आमच्या वराच्या वाटण्या झाल्या. दक्षिणेची बाजू चुलत्याकडे व उत्तरेची बाजू आमच्या विडलांकडे होती. आमचा प्रपंच मोठा असल्यामुळें आमच्या वराचा विस्तारही जरासा मोठा असे. आंतृनच चुलत्यांच्या घरांत जाण्याला दरवाजा होता. १५ "

धर्मानंदांच्या बिंडलांचे नाव दामोदर असे होते. धर्मानंद हा त्यांचा शेवटचा मुलगा. त्याचा जन्म कशा परिस्थितीत झाला होता याचा उल्लेख मागे आलाच आहे.

## गोमन्तकाची परिस्थिती

धर्मानंदांचे बालपण कशा प्रकारे गेले याची माहिती त्यांनी 'निवेदना 'त दिलेलीच आहे. तसेच शिक्षणासंबंधीही माहिती दिलेली आहे. १६ पण सर्वसाधारणपणे त्यांच्या मनावर झालेल्या संस्कारांची कल्पना येण्यासाठी त्या काळची गोमन्तकाची परिस्थिती कशा प्रकारची होती, हे लक्षात येणे अगत्याचे आहे.

पोर्तुगीज सत्ताधान्यांनी गोमन्तकाचे जे खिस्तीकरण केले ते केवळ धार्मिक हष्टीने नव्हे. ते सांस्कृतिक, राष्ट्रीय नि मुख्यतः राजकीय हष्टीने होते. गोमन्तकातील भारतीय संस्कृती नष्ट करून त्यास पाश्चात्त्य संस्कृती दिल्याने तेथील जनता प्रति-पोर्तुगीज बन्त ती पोर्तुगीज साम्राज्यात कायमची राहील, असे त्यांस वाटत होते. पण त्यांनी तेथील भारतीय संस्कृती नष्ट करण्याच्या केलेल्या प्रयत्नांस तोडीस तोड अशी ख्याययोजना तेथील हिंदूंनी करून, संस्कृती जिवंत ठेवण्याचा प्रयत्न केला. जे त्यांना उघड रीत्या नि सार्वजनिक रीत्या करणे शक्य नव्हते, ते त्यांनी घरोघर चार मितींच्या आत कसे केले, याचे वर्णन गेल्या पिढीतील एक गोमन्तकीय लेखक, माई देसाई, पुढीलप्रमाणे करतात.

" जेवण झाल्यावर रात्री दरांतील सर्व मंडळी एकत्र बस्त वाचन करीत. हरि-विजय, रामविजय, जैमिनी अश्वमेघ, भावार्थ रामायण, हे कोणी खड्या सुरानें वाचीत. पुरुषांपैकीं कोणी विड्या बांधीत, कोणी हिरोब लिहीत, कोणी अर्थ सांगत. बायका आडोशाची जागा घरून पत्रावळी लावीत, वाती वळीत, भाजी निवडण्याचें काम करीत. एका बाजूस धूपाचें एखादें पात्र, आणि दोवटीं वांटण्याकरितां क्वचित् एखादे वेळीं खिरापत! असा जुना थाट होता. श्रवणवाचनाची गोडी असणाऱ्या बहुतेक घरांत्न हा प्रकार चालू होता. यामुळें लहानपणापासूनच कथा, भाषा, मर्म-स्थळें, यांचे ज्ञान होत असे. '' १७७

अशा या वातावरणात धर्मानंदांचे सुरुवातीचे आयुष्य गेले. या वेळेपासूनच संतवाक्षय त्यांच्या वाचनात येऊन त्याची त्यांना गोडी लागली. अशा या 'धरेलु' विद्यापीठातच धर्मानंदांचे सुरुवातीचे शिक्षण झाले. या वेळी मनावर झालेले संस्कार त्यांच त्यांच्या पुढील आयुष्यात मार्गदर्शक ठरले. तुकारामाच्या अभंगांची आवड आणि बुद्ध भगवानाची प्रथम ओळल, त्यांना प्रथम याच विद्यापीठाद्वारा झालो. वाचनाची गोडीही त्यांना याच विद्यापीठाने लावली. ह्या वाचनाचा त्यांना नंतरच्या काळात संस्कृत शिक्षणाच्या दृष्टीने फार अपयोग झाला. मोरोपंत, वामन, इत्यादिकांच्या काव्यात्न संस्कृत शब्दांचा भरणा भग्पूर आहे. या संस्कृत शब्दांची ओळल त्यांना लहानपणीच झाली होती. त्यामुळे पुढील काळातील त्यांचे संस्कृत शिक्षण सुलभ झाले. "१८९० सालापासून १८९९ अस्वेर मी बर काही शिकलो असेन तर ते केवळ वाचनाने, " १८ असे धर्मानंदांनी नमूद करून ठेवलेले आहे.

#### त्यांचे प्राथमिक शिक्षण

धर्मानंदांनी आपस्या शिक्षगाची त्रोटक माहिती आपस्या 'निवेदनात ' ठिकठिकाणी दिलेली असली, तरी ती प्रवासाच्या वृत्तान्तात मिसळली असल्यामुले वाचकांच्या सहज्ञपणे लक्षात येत नाही. नंतरच्या काळात गुजरात विद्यापीठात असताना पुष्कळ जण 'आपण अभ्यास कसा केला, ' असा त्यांस प्रश्न विचारीत असत. त्यांस ही माहिती 'निवेदनात ' दिली आहे असे उत्तर दिल्यास, तेवळ्याने त्यांचे समाधान होत नसे. पद्धतशीर आणि कमशः कोणत्या तरी शिक्षण-संस्थेत अथवा एखाद्या शिक्षकाकडून धर्मानंदांनी शिक्षण घेतले होते असे कोठेच आढळून येत नव्हते. तेवहा एवढे ज्ञान त्यांनी मिळविले तरी कसे हे जाणून वेण्याची कोणासही इच्छा होणे शक्य आहे. याकरिता धर्मानंदांनी आपस्या शिक्षणासंबंधी थोडी माहिती नंतरच्या काळात आपस्या 'खुलासा ' मधून दिली आहे. त्यात आपस्या प्राथमिक शिक्षणाची सुस्वात कशी झाली ते ते पुढीलप्रमाणे सांगतात.

#### श्रोपेतील अभ्यास

" जेव्हां मी चार किंवा पांच वर्षीचा होतो तेव्हां त्या काळच्या वहिवाटीप्रमाणे पाटीवर भूळ घाळून ' श्रीगणेशाय ' इत्यादि लिहावयास शिकलों. रात्री आमच्या

१४. हा वेळपर्येत धर्मानंदांचा जन्म झाला नव्हता.

१५. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण दुसरें, ८ आगस्ट १९३७.

१६. मागे- पान ७ आणि ८ पहा.

१७. 'भाई देसाई समारक ग्रंथ, 'पन्नाशी : पा. ५५३

१८. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण तिसरें, १५ ऑगस्ट १९३७.

षरीं जेवायला कार उशीर होई; व मी लैकर निजत असें. जबरदस्तीनें उठवून मला पाटावर बसवीत, आणि मी पत्रावळीवर 'श्रीगणेशाय' लिहिण्याम सुरुवात करी, असें सांगत! परंतु मी काय लिहीत असें, आणि काय जेवीत असें, याची मला मुळींच आठवण नसे. हें सगळें झोंगेंतच घडून येई."

#### कान पिरगळला

"आमचे आतेमाऊ व मेहुणे लाडु दादा लाड यांनी मला प्रथमतः मोडी टिहावयास शिकविलें. त्यांचें अक्षर चांगलें असे. तेंच वळण मला लागलें. त्या वेळची मला एक गोष्ट आठवते. लेखणी दौतींत ठेवत जाऊ नकीस असें मला त्यांनी दोन-चारदां सांगितलें असावें, पण माझ्या संवयीप्रमाणें मी ती लेखणी दौतींतच सोडून देत असें. एके दिवशीं मला आठवण देण्यासाठीं त्यांनी माझा कान पिरगळला. तेव्हांपासून दौतींत लेखणी साडूं नये, याची मला पक्की जाणीव झाली. दुसऱ्या कोणीहि दौतींत लेखणी ठेवून दिली, तर तो प्रसंग माझ्या डोळ्यांसमोर उमा राही, व ती ताबडतोब काढून मी खालीं ठेवीत असें.

"गोव्यांत जर मार्से कांहीं शिक्षण झालें असेल तर तें आरोब्यावरच्या राषोबा गोपाळ प्रभु यांच्या शाळेंत होय. या शाळेंत मी आवधा तीन महिने होतों; तरी गणित त्रैराशिक्षायेंत शिकलों. तिसऱ्या इयत्तेंतील कविता मीं कधीं पाठ केल्या नाहींत. दुसऱ्या तीन-चार मुलांनीं म्हटलेल्या ऐकल्या की त्या मला पाठ येत असत. गणिताशिवाय दुसरा कोणताहि विषय मला विशेष आवडत होता असें नाहीं.

"त्यानंतर बाराव्या वर्षी मला शाहापुरास बहिणीच्या बरी पाठविण्यांत आलें. शाहापुरच्या शाळेंत मी कांहीं विशेष शिकलों असे नाहीं. दुसन्या इयतेंत मला बसविण्यांत आलें होतें. शेबारींच पांचव्या इयतेचा क्लास होता. त्या मुलांना जीं उदाहरणें घालण्यांत येत असत तीं मीं पाठीवर लिहून चेऊन बहुधा त्या मुलांच्यापूर्वी बिनचूक सोडवून त्या मास्तराला नेऊन दाग्ववीत असे. मला दुसन्या इयतेंत बसविण्यांत आलें ही चूक केली, असें ते म्हणत. तथापि परीक्षा होईपर्यंत मला वाट पाहावी लागली. दुसन्या इयतेंच्या परीक्षेत सर्व मुलांत मी पहिला आलें, यांत मुळींच आक्वर्य नव्हतें. त्यानंतर नवीन वर्ग मुरू झाल्यावर मला पांचव्या इथतेंत वेण्यांत आलें. तेथेंहि माझा बहुधा पहिला नंबर असे. या वर्गोत मी फार तर एक दोन महिने होतों. तापानें आजारी पडल्यामुळे मला पुन्हां वरीं आणण्यांत आलें, आणि तेथेंच माझा अभ्यासक्रम संपला." १९

#### घर सोडल्यानंतरचे शिक्षण

पुण्याला आल्यानंतर १९०० सालच्या जानेवारी महिन्यात त्यांनी संस्कृत शिक्षणाला आरंभ केला. पण पुण्यांत असेपर्यंत रघुवंशाचा अर्थ समजण्याइतकाच त्यांचा संस्कृताचा अभ्यास झाला. काशीस पोचल्यावर मात्र त्याच सालच्या ऑक्टोबर महिन्यापासून त्यांनी फार चिकाटीने अभ्यास केला. अत्यंत जरुरीच्या कामाशिवाय एक क्षणदेखील त्यांनी फुक्ट बालवला नाही. अञ्चल्यात जेवावयाला जात असतानासुद्धा बरोबर एखादे अभ्यासाचे पुस्तक घेऊन ते कसे जात, आणि जेवणाला उशीर असला तर तेवढा वेळ वाचनात ते कसे बालवीत, याची माहिती 'निवेदनात ' त्यांनी दिलेलीच आहे. ते काशी-मधील आपल्या अभ्यासक्रमाची माहिती पुढीलप्रमाणे देतात.

" काशीमध्यें मी अवधा एक वर्ष आणि चार महिने होतों. पैकीं पहिला महिना जम बसविण्यांत गेला, व मध्यंतरीं पंघरा-वीस दिवस आजारांत गेले. बाकी एक वर्ष व दोन महिने मीं अभ्यास केला. सर्वसाधारण माझा अभ्यासकम येणें प्रमाणें होता:

"सकाळीं साताच्या सुमारास मी नागेश्वरपंतांच्या घरीं जाऊन त्यांजपासून एक तास कीमुदीचा पाठ वेत असें. नंतर सरासरी १० वाजेपर्येत इतर विद्यार्थ्यांचे पाठ ऐकत बसें, व येताना वाटेंत रामाच्या मंदिरांतील एका छोट्या पुस्तकालयांत अर्धा पाऊण तास मराठी वर्तमानपर्ते वाचीत असें. दुपारीं गंगाधरशास्त्र्यांचे सावत्र-बंधू लक्ष्मणशास्त्री हे आमचेबरोबर साहित्य व दर्शनें यांच्यावरील प्राथमिक गंथ वाचीत असत. मध्यंतरीं सवडीप्रमाणें एक तास लक्ष्मणशास्त्री सोलापूरकर यांच्या-पार्शीहि मी कीमुदी शिकत होतों.

### समाधानाचा मार्ग

"एक दोन महिनेपर्यंत सिद्धान्त-कौमुदीचा अर्थ मला मुळींच समजला नाहीं. शंका विचारस्या तर गुरुजी म्हणत, 'घडा पाठ करा, म्हणजे तुम्हांला सर्व कांहीं समजेल.' परंतु सर्व समजस्याशिवाय पाठ करणें म्हणजे वेळेचा नुसता अपन्यय आहे, असें मला बाटे. शेवटीं माझ्या शंकांचा विचार मीच करूं लागलों; व त्यांच्या समाधानाचा मार्ग शोधून काढला, तेव्हां मला कौमुदींतील सूत्रें आपो-आपच पाठ येऊं लागलों.

"कोलंबो येथील विद्योदय विद्यालयांत माझ्या पालि भाषेच्या अभ्यासाला सुरुवात झाली. श्रीसुमंगलाचार्य माझे गुरु होते खरे, तथापि वार्धक्यामुळें त्यांना फार वेळ शिकवितां येत नसे. संस्कृत भाषा त्यांना चांगलीच अवगत होती, तरी त्या भाषेत अस्वलित बोल्दां येत नव्हतें. यामुळें त्यांना जास्ती त्रास देणें योग्य वाटलें नाहीं, आणि शक्य तेयढे ग्रंथ मीं स्वतःच वाचून काढले."

"विद्योदय विद्यालयांत असतांनाच मुंबईहून 'संस्फटीचर ' नांवाचें मराठी पुस्तक मागवून मीं इंग्रजी भाषा शिकण्यास आरंभ केला. कांहीं दिवस श्रीवर्धना-राम नांवाच्या विहारांत रहात होतों. तेथें कॅशिअस पेरेरा हा तरण मुलगा मला इंग्रजी शिकवीत होता. त्याजकहून मी आठ-दहा धडे शिकलों असेन. १९०३ सालच्या मार्च महिन्यांत जेव्हां मी मद्रासला आलों तेव्हां मार्झे इंग्रजीचें ज्ञान ५०-६० शब्दांग्ली कडे नव्हतें. येथें शिकविगारा तर कोणीच नव्हता. श्री. मिंगारावेलूनें बायबल आणून देऊन वाचावयास सांगितलें. त्याचा अर्थ नीटसा समजत नव्हता. तरी कसाबसा अभ्यासक्रम चालू टेवला. सिंगारावेलू आणि प्रो. लक्ष्मीनरस् हे जें बोलत तें ऐकृन इंग्रजीचा परिचय वाढला.

"हें इंग्रजी भाषेचें तुटपुंजें ज्ञान मला ब्रह्मदेशांत फार उपयोगी पडलें. तेथें पालीमध्यें संभाषण करणारे भिक्षु अगर्दीच थोडे आढळले. तेव्हां इंग्रजी समजलें नसतें तर व्यवहाराला फारच अडचण पडली असती. जर्मन श्रामणेर ज्ञानित्रलोक याच्याक्रोबर रहात असल्यामुळें इंग्रजीच ज्ञान बरेंच वाढलें. तो मला शिक्षवीत होता असें नाहीं. परंतु सारा दिवस इंग्रजींतच बोलत होतो; व तो जें कांहीं इंग्रजींत वाचीत असे, त्याजविषयीं माझ्याकरोबर चर्चा करी. ब्रह्मदेशांत मी या खेपेला अवधा तीन महिने होतों. "… २०

# खुबी सांपडली

धर्मानंदांनो उत्तर हिंदुस्थानात बन्याच ठिकाणी केलेस्या प्रवासाचे वर्णन मागे आलेच आहे. त्या वेळी कुशिनारा आणि बुद्धगया येथे असताना त्यांनी पुष्कळ बौद्धवाद्धाय वाचले; आणि तो कम त्यानंतर ब्रह्मदेशातही चाल् ठेवला. या काळात त्यांनी जी विविध विषयांची अनेक टिपणे करून ठेवली होती, ती त्यांम नंतरच्या काळात ग्रंथलेखनात फार उपयोगी पडली. मौलमीन येथील प्रज्ञास्वामीने दिलेख्या मदतीची माहिती धर्मानंद खालील प्रमाणे देतात:

"पालि भाषतील अभिधर्मिष्टिकाची भाषा सोपी आहे. त्यांतील बहुतेक शब्दांचे अर्थ त्यांतच दिलेले आहेत. परंतु त्या ग्रंथांचा संदर्भ समजणे फार कठीण आहे. त्याला दोन साधने आहेत. एक विशुद्धिमणांतील चौदावा परिच्लेद, व दुसरे अनुरुद्धाचार्याचा अभिध्यमहसंगह. हीं दोन्ही प्रकरणें जर्रा मीं वाचली होतीं, तरी त्यांतील खुबी मला समजली नव्हती. ती मौलमीन येथील प्रशास्वामी स्थविरानें समजावृत दिलीं. तीन किंवा चार आठवडे त्यांनीं मला अभिध्यमहमंगह शिकविला; एण तो अशा रीतींनें कीं, जणूं काय त्याची किल्लीच माझ्या स्वार्धन केली." १९

## रशियन भाषेचे ज्ञान

धर्मानंदांना रशियाला जाण्याचा योग आला होता, आणि ते एक वर्ष रशियात राहून आले होते, याची माहिती पुढे येणारच आहे. पण यापूर्वीच त्यांनी आपल्या अमेरिकेतील दुसऱ्या वेळच्या वास्तव्यात रशियन भाषेची ओळख करून घेतली होती. या गोष्टीचा त्यांना नंतरच्या काळात, रशियात गेल्या वेळी, बराच उपयोग झाला हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. प्रो. लेओ वीनर या नावाचे मूळचे पेलंडचे रहिवासी असलेले यहुदी गृहस्थ या काळात हॉवंडे विद्यापीठातील स्लाव्ह भाषांचे अध्यापक होते. त्यांची आणि धर्मानंदांची चांगली मैत्री जुळली होती. या मैत्रीमुळेच परवानागी वगैरेच्या भागगडीत न पडता त्यांच्या वर्गात जाऊन धर्मानंद बसू शकत होते. प्रो. वीनरनाही त्याबद्दल आनंदच वाटत असे. हा रशियन भाषेचा वर्ग आठवडचात्न तीन तास चाले. या भाषेचा अभ्यास आपण कसा केला हे धर्मानंदांनी पढील शब्दात सांगितले आहे:

" क्लासला घडे तयार करून जाण्याचे प्रयोजन नव्हतें. कारण प्रो. वीनर मला क्वचितच प्रश्न विचारीत असत. तथापि रशियन भाषा जाणण्यासाठीं पांच सहा महिने मीं पुरी पुरी मेहनत केली. दिवसांतून पांच-सहा तास संशोधनाच्या कामांत बालवावयाचे, आणि मधुमेहानें तर प्रकृति अशक्त झालेली, अशा स्थितींत शरीरावर ताण पडणें साहजिकच होतें. परंतु मीं त्याची कांहींच पर्वा केली नाहीं. वर्गातले घडे तर राहूंच द्या. त्याच्याबाहेरचें पुष्कळसें सोपें वाङ्मय मीं वाचून टाकलें. कांहीं दिकाणीं अर्थ समज्ञा नाहीं, तर प्रो. वीनरला विचारतां येत असे. " २२

#### ज्ञानाचा चमत्कार

धर्मानंदांच्या विडलांचे दोस्त, ते बुद्धीने अगदीच मंद आहेत असा समज करून वेऊन, 'हा मुलगा तुमच्या शिरावर एक ओझेच आहे, ' असे त्यांच्या विडलांना सांगत असत. स्वतः धर्मानंदांनाही 'सामान्य बापाची पूर्ण निराशा होण्याइतका मी मंद आहे,' असेच त्या वेळी वाटत होते. उलट त्यांचे वडील मात्र धर्मानंद हुशार निषतील,— निश्चन गांवचा कुलकर्णी होण्याइतके,—अशी आशा बाळगून होते. २३ धर्मानंदांनी एकंदर सात वर्षे शानसंपादनार्थ पायपिटी केली हे खरे ! पण यातील त्यांचा किती वेळ आणि काळ अभ्यासात वर्चे झाला याचे मोजमाप केत्यास, त्यांनी दाखवलेली बुद्धीची झेप ग्हणजे एक चमत्कारच टरला, यात शंकाच नाही ! डॉ. भांडारकरांसारखे संस्कृतज्ञ आणि त्या भाषेचे अनुभवी अध्यापक, यांनी केवळ संस्कृत शिक्षणाला धर्मानंदांना सात वर्षे लागतील असे संगितले होते. रे४ पण कोठेही क्रमशः शास्त्रोक्त आणि पद्धतशिर शिक्षण न मिळालेले

२२. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण ७ वें, २०-३-१९३८.

२३, २४. मागे- पाने ७ आणि २९ पहा.

धर्मानंद, संस्कृत, पाली आणि इंग्रजी, या भाषांचे नुसते ज्ञानच नन्हे तर, अत्यंत गहन अशा पाली ग्रंथांचे मर्म, मोठमोठ्या विद्यापीठांत्न शास्त्रोक्त शिक्षण घेठन पंडित या संज्ञेस प्राप्त झालेस्या विद्वानांनाही समजावून सांगण्याइतके,—प्रत्यक्ष साक्षात्कारी ज्ञान, या सात वर्षोच्या काळात संपादन करू शकले हे लक्षात घेतस्यास, वर त्यांच्या साधनेस उद्देशून वापरलेला ' चमत्कार 'हा शब्द अतिशयोक्तीचा नस्न वस्तुस्थितिदर्शक आहे, असेच म्हणाचे लागेल !

२०

# जीवनकार्यः शैक्षणिक

सात वर्षीच्या खडतर तपश्चर्येनंतर संपादित ज्ञानाच्या प्रसाराच्या कार्यास धर्मानंदांनी १५ आगस्ट १९०६ पासून कलकत्ता येथून सुरुवात केली. या वेळी त्यांच्या वयास नुकतीच तीस वर्षे पूर्ण झाली होती. प्रथम, वंगभंगाच्या चळवळीतून निघालेल्या नॅशनल कॅाले- बात, आणि नंतर कलकत्ता विद्यापीठात पाली भाषेचे अध्यापक म्हणून बवळ बवळ सच्चा वर्ष त्यांनी कार्य केले. पण या कामाने त्यांचे समाधान झाले नाही. त्यांना सर्व भारतात बौद्ध ज्ञानाचा प्रसार करावयाचा होता. त्यावरिता कलकत्ता विद्यपीठाने त्यांचे वेतन वाढ- वून टोनशे पन्नास स्पये केले असताही, विद्यापीठाची नोकरी सोडून, बडोद्याच्या महाराजांनी देऊ केलेली मासिक पन्नास स्पयांची मदत स्वीकारून ते महाराष्ट्रात १९०८ च्या ऑक्टोबर महिन्यात परतले.

यानंतरच्या काळात १९१० च्या फेब्रुवारीपर्येत, प्रथम एक वर्ष मुंबईत राहून डॉ बुड्स यांना पाली शिक्किप्याचे काम केल्यावर, पुण्यास राहून ग्रंथलेखन, त्याख्याने देणे वगैरे कामे करीत असतानाच, त्यांस अमेरिकेस जाण्याची संघी कशी आली, आणि या संघीचा फायदा घेऊन, त्यांनी अमेरिकेस जाऊन तेथील हार्वर्ड विद्यापीठातील प्रो. त्यान्मन यांस 'विसुद्धिमग्गा'च्या संपादनाच्या कार्यात मदत करून १९१२ च्या फेब्रुवारी महिन्यात ते भारतास कसे परतले, ही सर्व इकीगत 'निवेदना 'च्या शेवटच्या प्रकरणात आलेलीच आहे.



पत्नी, माणिक, दामोदर आणि मनोरमा, यांच्यासह



पतनी - बाळाबाई



अंधेरातून उजेडात

धर्मानंदांनी ज्या बेळी ज्ञानसंपादनार्थ काशीस जाण्याचा विचार करून पुणे सोडले रया बेळी त्यांची 'बेडा तरूण 'र म्हणून संभावना झाली होती. गोमन्तकातील एका मागामलेख्या खेड्यात जन्मास आलेला, गरिबीत बाढलेला, प्राथमिक शिक्षणसुद्धा ध्यवस्थितपणे पूर्ण करू न शकलेला, आणि आयुष्याची चोवीस वर्षे केव्हाच उल्टून गेलेला असा हा तरूण, अवध्या सात वर्षोच्या काळात संस्कृत, पाली आणि इंग्रजी ह्या भाषा, आणि त्यावरोवरच बौद्ध धर्माचे सम्यक् ज्ञान संपादन करील, असे कोणास सहजासहजी बाटणे शक्य नव्हते. मुळातच वय बाढलेले, त्यात केवळ संस्कृत शिकण्यालाच सात वर्षे लागतील असे डॉ. भांडारकर यांच्यासारख्यांनी सांगितलेले, असे असताही, हा तस्ण फक्त संस्कृतच नव्हे, तर संस्कृतानंतर पाली शिक्षणही संपादन करण्याची उमेद बाळगतो, अशा माणसास वेड्यात काढणाऱ्यास कसा दोष देता येईल ?

क्ण अशी ही अशक्य वाटणारी गोष्ट धर्मानंदांनी शक्य करून दाखवळी. आणि त्यांनी मिळविलेखा प्रावीण्याची दखवळ कळकत्ता विद्यापीठानेच नव्हें, तर अमेरिकेच्या हार्वर्ड विद्यापीठानेही वेतळी. ह्या वेळेपासून धर्मानंदांची हळूहळू प्रसिद्धी होण्यास सुख्वात झाळी. त्यांचा डॉ. मांडारकरांनी प्रार्थनासमाजात केलेळा सत्कार, बडोद्याच्या महाराजांनी बडोद्यात त्यांची केलेळी व्याख्याने, या गोष्टींनीही त्यांचा परिचय बन्याच लोकांस होण्यास हातमार लावळा.

# फर्युसन कॉलेजशी संबंध

१९१२ साली धर्मानंद अमेरिकेतून परत आल्यावर त्यांनी फर्ग्युंसन कॉलेजात नोकरी धरावी असे त्यांस विक्वज रामजी शिंदे यांनी सुचवले. एवढेच नव्हे तर ह्या कल्पनेनुसार धर्मानंदांची शिफारस करून त्यांनी फर्ग्युंसनचे प्रोफेसर केशवराव कानिटकर यांस पत्रही लिहिले. पुण्यात पाली भाषेच्या प्रसारास चांगला अवसर आहे असे धर्मानंदांस वाटल्यामुळे, त्यांना ही कल्पना पसंत पडली.

काही दिवसांनी प्रिनिसपाल रघुनाथ पुरुषोत्तम परांजपे यांचे धर्मानंदांना पत्र आले, त्याचा इत्यर्थ असा : "फर्युमन कॉलेजांत आम्ही तुम्हांस कायमचे नोकर म्हणून घेण्यास तयार आहोत. तहह्यात मेंबरांचा पगार आतां आम्ही १०० रुपये करून घेतला आहे. का तुम्हांस ७५ रुपये मिळतील, व तुम्ही निदान पांच वर्षे कॉलेजांत शिकविण्याची अट मान्य केली पाहिजे. "3

२. १ मार्च १९०० रोजी.

२. मागे- पान १४५ पहा.

३. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक : प्रकरण ४, ५ सप्टेंबर १९३७.

या पत्रासंबंधी आपले झालेले मत व्यक्त करून कोणस्या विचाराने ही नोकरी आपण स्वीकारली, हे धर्मानंद पुढील शब्दांत सांगतात:

"फर्युसन कॉलेज म्हणजे त्यागमूलक प्रवृत्तीचा उत्कृष्ट नमुना असे आम्हांस वाटे. आगरकर, गोलले, कवें, परांजपे, इत्यादिकांनीं केलेल्या त्यागाचीं वर्णनें वाचृत 'धन्य धन्य' असे उद्गार आमच्या तोंडून निषत. परंतु वरील पत्रानें मी जरा बोटाळलों. मी, बी. ए. एम्. ए. नन्हतों, तेन्हां मला तहह्यात सभासद करून घेतां येत नाहीं, यांत वावगें कांहीं नन्हतें, पांच वर्षें सेवा करण्याची अटिह योग्य होती. एण आपण १०० स्पये चेत असून तुम्हाला तेवहे ७५ स्पये देणार आहोंत, हें काय कोंहें तें मला उमगेना. मला डिग्न्या नाहींत, पण इतर प्रोफेसरांप्रमाणें कुटुंब आहेच कीं नाहीं. त्यांचा पगार त्यांचा मान वाढिवण्यासाठीं नसून त्यांच्या गरजा भागिवण्यासाठीं असावयास पाहिजे. 'सेय्योऽहमस्मीति मानो 'म्हणजे ( Superiority Complex ) मी मोठा हा अभिमान तर तहहयात सभासदांत शिरू पहात नाहीं ना ? नाहीं तर, तुम्हांला तेवहे ७५ स्पये देऊं याची उपपत्ति लागेना.

" डेक्कन एज्युकेशन सभेचे तहहयात सभासद कोणत्या दिशेनें जात आहेत हा विचार निष्फळ होता. ७५ स्पये दरमहा घेऊन नोकरी करावयाची कीं नाहीं हें मछा ठरवावयाचें होतें. एक तर ही नोकरी पत्करख्यानें महाराष्ट्रांत पाली भाषेचा अल्प प्रमाणांत का होईना— प्रसार करतां येणें शक्य होतें, व दुसरें, डेक्कन एड्युकेशनच्या सेवेंत तहहयात सभासदांच्या त्यागापेक्षां दरमहा २५ रूपयांचा स्वार्थत्याग टाव्वविण्याची आयतीच संधी होती. पण खर्च कमा चाळवावा ?

"आग्ही रिववार पेठेंतील मोती चौकांत एका चिंचोळ्या घरांत पहिल्या मजल्यावर रहात होतों. भाडें दरमहा सहा रूखे. अमेरिकेच्या राहणीचा अनुभव वेऊन आल्यावर हें घर अप्रशस्त वाटणें अगदीं साहिजिक होतें; आणि दुसरी सोयीवार जागा थोड्या भाड्यांत मिळाली नसती. त्याशिवाय मुलांच्या शिक्षणाचा वाढता खर्च होताच. तेव्हां दरमहा ७५ स्वयांत आमचें भागेल कसें, याचा विचार करणें आवश्यक होतें. हार्वर्ड युनिव्हिस्टिकिङ्ग मिळालेच्या वेतनांत्न तिकडचा व मुंबई र्यंतच्या प्रवासाचा खर्च करून आणि विडलांचें कर्ज फेड्रन बाकी दीड हजार रुपये राहिले. दरमहा २५ रुपयाची तूट आव्यास हे रुपये पांच वर्षे पुरण्यासारखें होते. म्हणून जास्त विवंचनेंत न पडतां भी पांच वर्षोपुरती डेक्कन एड्युकेशन सभेची सेवा स्वीकारली."

ही गोष्ट डॉ. भांडारकर आणि बडोद्याचे महाराज गायकवाड, या दोघांसही पसंत पड़ली नाही. ही गोष्ट घड़ली त्या वेळी डॉ. भांडारकर इंदुरास आपल्या मुलाकडे डॉ. प्रभाकर-पंतांकडे— गेले होते. तेथे ते आपल्या डोळ्यांच्या उपचाराकरिता गेले असल्या- मुळे, बरेच दिवस राहणार होते. नोकरीवर हजर होण्यापूर्वी त्यांची मेट घ्यावी म्हणून धर्मानंद इंदुरास गेले. धर्मानंदांचा हा बेत ज्या वेळी त्यांस समजला त्या वेळी, "मला विचारून नोकरी स्वीकारली असती तर बरे झाले असते. फर्युसन कॉलेजात तुम्हाला काही विद्यार्थी मिळतील, व त्यायोगें पाली भाषेचा थोडाबहुत प्रसार होईल. तहहयात सभासदही तुम्हांस सौजन्यानें वागवितील. परंतु ७५ रुपयांत तुमचे कसे भागणार १ पूर्वी-प्रमाणे आकुंचित जागेत राहणे आता तुम्हांला आवडणार नाहीं, व प्रपंचही बाढता आहे, याचा तुम्ही काही विचार केला आहे काय १ तहहयात सभासदांचा खर्च ७५ रुपयांत भागत नाही, म्हणून त्यांनी आपला पगार १०० रुपये करून घेतला आहे," असे उद्गार त्यांनी काढले. यावर धर्मानंदांनीं आपल्याकडे असलेल्या दीड हजार रुपयांची गोष्ट त्यांस सांगितली, आणि, " डेक्कन एज्युकेशन सभेच्या सेवेंत एवढा त्याग करण्याला हरकत कोणती १ मला त्यांत आनंद आहे," असे सांगितले. डॉ. भांडारकरांनी नंतर त्या प्रशाची विशेष चर्चा न करता 'अंगीकृत कार्योत यशस्वी वहा ', असा त्यांस आशीर्वाद दिला.

याच काळात बडोद्याचे महाराज मुंबईत आले होते. त्यांची धर्मानंदांनी तेथे जाऊन मेट धेतली. त्यांस ज्या वेळी धर्मानंदांनी आफ्ला बेत सांगितला, त्या वेळी त्यांसही डॉ. मांडार-करांप्रमाणेच आक्वर्य वाटले. ते म्हणाले,

"हें तुम्ही काय केलेंत ? नोकरी स्वीकारण्यापूर्वी तुम्ही मला मेटायला नको होतें काय ? अमेरिकेला हार्वेड युनिव्हिसिटींत नोकरी करून आलांत, आणि आतां दरमहा ७५ स्वये आपली किंमत ठरविता, हें तुम्हांस योग्य वाटतें काय ?" यावर धर्मानंदांनी स्थांचे पुढील शब्दांत समाधान करण्याचा प्रयक्त केला:

" महाराजसाहेब, आल्याबरोबर मी आपणास मेटलों नाहीं ही चूक झाली. तिजबहल मला क्षमा कराबी. परंतु फर्युसन कॉलेजांत नोकरी पत्करण्यांत माझी चूक झाली असें बाटत नाहीं. पगारावरून किंमत ठरवण्यांत आली तर आगरकर, गोखलेप्रमृतींची किंमत फारच कमी ठरेल! मला बाटतें कीं, माइया कार्यावरून माझी किंमत ठरेल, पगारावरून ठरणार नाहीं. माइया कार्यात यश आलें नाहीं, तर निदान मोठ्या पगारानें स्वतःचा फायदा करून घेतला, हा आळ तरी येणार नाहीं. "

या शब्दांनी महाराजांचे समाधान झाले की नाही हे जरी धर्मानंदांना समजले नाही, तरी महाराज रागावले मात्र नाहीत. फर्ग्युसनमध्ये शिकणाऱ्या पाळीच्या विद्यार्थ्यांस काही स्कॉलरशिपा द्याच्या अशी या वेळी धर्मानंदांनी केलेली विनंती, महाराजांनी मान्य केली. आणि परत गेल्यावर दर महिन्याला पंधरा स्पर्यांच्या दोन, आणि दहा स्पर्यांच्या दोन, अशा चार स्कॉलरशिपा दिल्यांचे पत्र त्यांनी प्रि. परांजपे यांस पाठवले. ह्या स्कॉलर-

४. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ४, ५ सप्टेंबर १९३७

५, ६. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ४, ५ सप्टेंबर १९३७.

शिपा, धर्मानंद या कॉलेजात असेपर्यंत चालू राहिल्या.

पुण्यात पाली भाषेचा प्रसार

फर्ग्युमन कॉलेजने १९१२ मध्ये पाळी भाषा शिकविण्यास सुरुवात केळी. त्या त्रेळच्या मुंबई प्रांतातील एकंदर कॉलेजात, या भाषेच्या शिक्षणास सुरुवात करणारे तेच पहिले कॉलेज. धर्मानंदांसारखे तज्ज्ञ मिळाल्यामुळेच त्या कॉलेजास हे शक्य झाले, असे, 'फर्युसन कॉलेज मॅगेझीन 'च्या संपादकांनी नमूद करून ठेवलेले आहे." पाळी भाषेस

"Pali has lately been included in among the classical languages that may be taken up by studens appearing for various arts examinations of our University. A knowledge of Pali is essential to every one who may wish to make any research into the religion, philosophy and history of India.

Mr. Kausambi is recognized as a profound Pali scholar and it has been the great ambition of his life to familiarize the people of the Maharashtra with that Classical Language and bring out editions of Pali works with vernacular translations for the benefit of the public.

On his return from America in February last, he expressed a desire to do something in our college in pursuance of his cherished object. Conscious of the importance of a knowledge of Pali to students aspiring to do research work in ancient history and philosophy and aware that our College ought, of all similar institutions, to be the first to introduce the teaching of that language, the Society jumped at the idea, which it would not have been able to carry out, if it had been entertained earlier, unless the cheerful services of a scholar like Mr. Kausambi were at its disposal. Professor Kausambi has already commenced his work and, it is gratifying to find that he has secured a good number of students from all Classes. He also teaches a class of senior boys in the New English School, and they will find themselves well advanced and equiped when they come up to college for their higher education.

यापूर्वी काही थोडेच दिवस, मुंबई विद्यापीठाने मान्यता दिली होती. हे बहून येण्यास धर्मानंदांचेच प्रयस्त आणि त्यांस डॉ. भांडारकरांची मदत, ही कारणीभूत झाली होती.

पुण्यात पार्टी भाषा चेऊन मॅट्रिकटा बसणारे बरेच विद्यार्थी निजाले. त्यांच्यासाठी न्यू इंग्टिश स्कुटात एक क्टास, आणि कॉलेजात, प्रिव्हियस, इंटर, आणि बी. ए. करिता क्टासेस, मुरू करण्यात आले. या विद्यार्थ्योपैकी बहुतेकांनी संस्कृत माषा कठीण जाते म्हणून पार्टी चेतली होती. अशा विद्यार्थ्योना शिकविताना परिश्रम तर धर्मानंदांना करावे लागतच, पण हरिनाथ दें किंवा स्थान्मन यांस शिकविण्याइतके हे अध्यापन त्यांस उत्तेजक बाटत नव्हते. कारण त्यामुळे त्यांच्या स्वतःच्या ज्ञानात काही भर पडत नव्हती. तथापि पार्टी भाषेचे थोडे तरी ज्ञान विद्यार्थीस होत आहे, यातच समाधान मानून ते हे काम मोठ्या निष्ठेने करीत असत. या हष्टीने पाहिस्थास त्यांचा एम्. ए. चा वर्ग मात्र फार आवडीचा झाला होता. त्यांतीळ चिंतामण वैजनाथ राजवाडे, परश्राम लक्ष्मण वैद्या, चिंतामण विनायक जोशी, पुरुषोत्तम विश्वनाथ बापट, नारायण केशव भागवत वगैरे विद्यार्थी संस्कृतज्ञ तर होतेच, पण पार्टी भाषेचे ज्ञान संपादण्यासही ते फार उत्सुक होते.

धर्मानंदांचा पगार कमी होता आणि त्यामुळे त्यांची बरीच तारांबळ उडत असे, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. पण या गोष्टीबहळ धर्मानंदांनी आपल्या सहाही वर्षांच्या काळात फर्युसनच्या संचालकांकडे एक चकार शब्दही काढला नाही. पण प्रि. परांजपे यांना याची जाणीव असावी असे वाटते. कारण त्यांनी धर्मानंदांची इच्छा नसतानाही त्यांस पाली भाषेचे परीक्षकत्व स्वीकारण्यास भाग पाडले, आणि त्यांस कॉ-ऑप्टेड फेलोही नेमण्याची खटपट केली. सहा वर्षांनंतर धर्मानंदांनी दुसऱ्यांदा अमेरिकेस जाण्याचा बेत केला तेव्हा, अमेरिकेस न जाता फर्युसन कॉलेजातच रहावे असा त्यांस त्यांनी आग्रह तर केलाच, पण त्याशिवाय त्यांचा पगार तहहयात सभासदांइतका म्हणजे १०० रुपये करण्याची तयारीही दाखवली. पण डेक्कन एज्युकेशन सोसायटीच्या सभास-दांनी दाखविलेख्या सीजन्याचा फायदा घेणे धर्मानंदांना का शक्य झाले नाही, हे आता धर्मानंदांच्याच शब्दात पाहू या:

"…कारण त्यापूर्वीच डॉ. बुड्स यांस मी बचन देऊन चुकलों होतों. आधींच घरलर्चाची ओढाताण आणि त्यांत महायुद्धामुळें महागाई एकसारखी बाढत चाळलेली. एखादें पुस्तक लिहिलें, तर तें प्रसिद्ध करण्यास पंचाईत पहूं लागली. येऊन जाऊन फर्ग्युसन कॉलजांत पालि शिकविण्यापलीकडे दुसरा लाभदायक व्यवसाय राहिला नाही. तिकडे डॉ. बुड्स सहकुटुंच फ्रान्सांत लढाईला मदत करण्यांत गुंतले होते. त्या परिस्थितीचा त्यांना कंटाळा आला असावा, आणि हार्वर्ड युनिव्हर्सिटीच्या अध्यक्षांनींहि त्यांस परत बोलावलें. तेव्हांपासून त्यांनीं

७. 'फर्ग्युमन कॉलेज मॅगेझीन ' खंड ३, नं. १, पा. ३६-३७, एप्रिल १९१२ च्या अंकांत Editorial notes मध्ये संपादक प्रो. वामन गोविंद काळे म्हणतात :

८. डॉ. सर रामकृष्ण गो. भांडारकर यांचे चरित्र : हे.- श्री. ना. कर्नाटकी, पा. ४२१.

जीवनकार्यः शैक्षणिक । १९७

मला अमेरिकेस येण्याबद्दल आग्रह सुरू केला. बराच पत्रव्यवहार झास्यावर माझ्या नोकरीची मुदत संपत्यावर अमेरिकेस येतों, असें मीं त्यांस लिहिलें. " ९

# दुसऱ्यांदा अमेरिका

अशा प्रकारे धर्मानंदांनी अमेरिकेस जाण्याचे जरी नक्की केले, तरी डेक्कन एज्यु-केशन सोसायटीने धर्मानंदांचा राजीनामा न स्वीकारतां, त्यांस दोन वर्षांची विनयगारी रजा दिली. आपत्या जागी आपले पहिले विद्यार्थी राजवाडे यांचे नाव त्यांनी सोसायटीला सुविविले होते. एण राजवाडेंनाच सोमायटीचा तहह्यात सभासद होणे इष्ट वाटले नाही, म्हणून धर्मानंदांनी आपले दुमरे विद्यार्थी जापट गांचे नाव सुचवले. त्यानुसार सोसाय-टीने धर्मानंदांच्या जागी बापटांची अध्यापक म्हणून नेमणूक केली, आणि त्यांस तहह्यात सभासदही करून घेतले.

# अमेरिकेस जाण्याचे मुख्य कारण

महायुद्धामुळे आर्थिक चगचग बाढ री होती आणि खर्चाची तोंडमिळवणी करण्याची मारामार झाली होती. ह्या जरी गोष्टी ग्वन्या अमल्या, तरी फक्त ह्या गोष्टी टाळण्याकरिता धर्मानंद अमेरिकेम जाण्यास प्रवृत्त झाले होते, असे मात्र नन्हे. त्यांनी आपल्या पहिल्या मेटीत हातात घेतलेले हेन्री बारनचे 'विसुद्धिमगाचे ' संस्करण प्रो. स्थान्मनच्या दुगग्रहामुळे तसेच पहून राहिले होते. ते काम पुरे करून छापून प्रसिद्ध करण्याची परिस्थिती उत्पन्न झाली आहे असे वाटल्यामुळेच, डॉ. बुड्स यांच्या आग्रहास बळी पडण्याचे धर्मानंदांनी टरबून, अमेरिकेस जाण्याची तथारी केली.

धर्मानंदांची मोठी मुन्नी माणिक या वेळी प्रिव्हियस परीक्षा पास झाली होती. तिला बरोबर नेण्याचे धर्मानंदांनी पहिल्यापासूनच ठरवले होते. कारण तिला तेथे कोणत्याही कॉलेजात प्रवेश मिळणे शक्य होते. त्यांचा मुल्मा दामोदर या वेळी तिसरी इयत्ता पास झाला होता. त्याला बरोबर नेण्याचा धर्मानंदांचा इरादा मुख्यातीस नव्हता. पण याच वेळी त्यांच्या कुटुंबाची प्रकृती एकाएकी बिघडली. त्यामुळे धर्मानंदांना पुण्याचे बिच्हाड बंद करून आपल्या पत्नीस गोव्यास पाठविणे भाग झाले. दामोदर हा बराच अशक्त होता. त्याला पुण्यात एलाद्या वसतिग्रहात ठेवणे शक्य नव्हते. म्हणून शेवटी त्यालाही अमेरिकेस नेण्याचे ठरवण्यात आले.

या वेळी धर्मानंद आपल्या दोन्ही मुटांसह १९१८ च्या १५ ऑक्टोबरटा अमेरिकेस जाऊन पोचले. युद्धाचे दिवस असल्यामुळे बोट सिंगापूर, जपान, वगैरे बंदरांना मेटी देत चार महिन्यांनंतर अमेरिकेस जाऊन पोचली. या वेळी ते चार वर्षे आपल्या दोन्ही मुलांसह तेथे राहिले. ज्या मुख्य काम करण्याच्या उद्देशाने ते गेले होते ते,— 'विसुद्धि- मगा 'च्या संस्करणाचे त्यान्मन यांच्या आइमुठेपणामुळे याही वेळी होऊ शकले नाही. पाली शिकवणे आणि इतर पाली ग्रंथांचे संस्करण करणे, अशीच कामे या वेळी धर्मानंदांनी केळी. हा वेळपर्येत माणिक फायनल परीक्षेत उत्तम रीत्या पास झाली होती. दामोदर या वेळी एन्ट्रन्स परीक्षेत्री तयारी करीत होता. त्याला आणाखी एक वर्ष तेथे रहावे लागले असते. त्याकरिता डॉ. बुङ्गकडून त्यास दरमहा खर्चाताठी पाऊणशे स्पये मिळतील, नि जरूर पड़त्यास स्वदेशा येण्यासही तीनशे— साडेतानशे डॉलर्स मिळतील, अशी व्यवस्था करून धर्मानंदांनी मुलीसह २१ ऑगस्ट १९२२ रोजी भारतात आगमन केले.

## नोकरीसाठी प्रयत्न

धर्मानंद, माणिकमह मुंबईत पोचस्यानंतर थोड्याच दिवसांनी त्यांच्या पत्नी गोध्याहून मुंबईम आस्या. धर्मानंदांनी बोरिवलीस बिन्हाड केलें. अमेरिकेस जाताना त्रिवेदीवंधू १ ॰ ह्या ग्रहस्थांकद्वन आणि माडगावकरांकद्वन धर्मानंदांनी कर्ज काढले होते. हे पैसे परत करावयाचे होत. तसेच दामोदरची एक वर्षाचा जरी सोय करून ते आले होते, तरी त्याची ह्या पुढली दरमहिना दोन-अडीचरो स्पये पाठविण्याची सोय करावयास पाहिजे होती. याकरिता चांगलंदांनी नोकरी करण्याशिवाय त्यांना गत्यंतर नव्हते.

त्यातत्या त्यात माणिकला सहजरीत्या नोकरा मिळाली. धर्मानंदांचे मित्र डॉ. वा. अ. सुखठणकर या काळात इंदुरला होते. त्यांस धर्मानंद मुंबईस येऊन पोचले असत्याचे 'सुबोध पत्रिकेरील ' बातमीमुळे कळले होते. त्यांचे धर्मानंदांना पत्र आले, त्यात " अहित्याश्रमांत सुपरिटेंडेण्टची जागा रिकामी आहे. दुसरीकडे चांगली जागा मिळेपरेंत ती स्वीकारण्यास हरकत नाहीं, " असा मजकूर होता. त्यानुसार धर्मानंद माणिकला घेऊन इंदूरला गेले आणि डॉ. सुखठणकरांशी विचारविनिमय करून माणिकला ती जागा स्वीकारावपास लावली. आपली पत्नी आणि दोन मुली यांनाही धर्मानंदांनी तेथे पोचवले.

माणिकला अवचा दोनशे रुपये पगार होता. घराचे माडे नव्हते. परंतु या पगारात्न फारशी बचन होण्याचा संभव नव्हता. त्यामुळे धर्मानंदांना कोठे तरी नोकरी करण्या-शिवाय गत्यंतर नव्हते. नोकरी शोधण्याच्या बाबतीतही त्यांना बऱ्याच अडचणी होत्या. खादी वापरीत असल्यामुळे सरकारी नोकरी मिळणे शक्य नव्हते. त्यांनी बनारस विद्या-पीठात चौकशी करून पाहिले होते, पण त्यात्न काही निष्यन्न झाले नाही.

९. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्रकरण ४ थे, ५ सप्टेंबर १९३७.

१०. गिरजाशंकर त्रिवेदी आणि त्यांचे बंधू मुंबईत व्यापार करीत होते. ते डॉ. मुळठणकरांचे नित्र होते. युद्धाचा काळ असल्यामुळे डॉ. बुड्य यांच्याकडून येणार असलेल्या पैशांना विलंब झाला होता. तेव्हा सगळी तयारी होऊन सुद्धा पैशामुळे धर्मानंदांचे जाणे लांबणीवर पट्सू नये म्हणून या त्रिवेदी बंधूंनी त्यांस गरज असलेली स्कम्म जाण्याच्या वेळी दिली होती.

## गुजरात विद्यापीठ

पण याच वेळी एक घटना घडून येत होती. महात्मा गांधींनी या काळात राष्ट्रीय शिक्षणाची एक संस्था अहमदाबाद येथे काढ़ होती. या संस्थेची वाढ करून तिळा गुजरात विद्यापीठ असे नाव त्यांनी दिले होते. याचे दोन भाग त्यांनी केले होते. पहिला भाग सर्वसाधारण शिक्षण देणारा. हा चालूच होता. या भागाचे प्रमुख, प्रथम आचार्य गिडवानी हे होते, आणि नंतर आचार्य कृपलानी झाले. दुसऱ्या भागास 'पुरातस्व मंदिर' असे त्यांनी नाव दिले होते. या भागात जुन्या वाकायाचे संशोधन होणार होते.

आचार्य मुनि जिनविजयजी हे जैन वाड्ययाचे आणि प्राकृत, संस्कृत, वगैरे भाषांचे अभ्यासक, त्यांच मंदिराज येऊन काम करण्यासाठी महात्माजींनी पाचारण केले होते. ते या वेळी पुण्यात एक जैन शिक्षण आणि प्रकाशन संस्था चालवीत होते. पुण्यात त्यांची नि धर्मानंदांची ओळल झाली होती. धर्मानंदांचा 'जातक-कथा, भाग १ला 'हा ग्रंथ त्याच काळात मुनिजींनी आपल्या संस्थेतर्भे प्रकाशित केला होता. गांधीजींच्या भेटीस साबर-मती येथे गेले असताना मुनींनी धर्मानंदांचे नाव महात्माजींना मुचवले होते. महात्माजींशी १९१६ सालीच धर्मानंदांची ओळल झाली होती. त्यांस धर्मानंदांचे नाव पसंत पडले, आणि त्यांस विद्यापीठात आणण्याचे काम गांधीजींनी मुनिजींवर सोपवले.

याच वेळी धर्मानंदांनाही गुजरात विद्यापीठ स्थापन झाल्याची माहिती कोणाकडून तरी समजली. त्यांची काकासाहेब कालेलकरांकडे जुनी ओळख होतीच. या वेळी काकासाहेब आणि प्रो. रिसकलाल परिख हे या गुजरात विद्यापीठाचे संयुक्त चिटणीस होते. परिख हे धर्मानंदांच्या काळात फर्युंसनमध्ये शिकत होते. त्यामुळे तेही धर्मानंदांना ओळखत होते. धर्मानंदांनी लिहिलेल्या पत्रास, काकासाहेबांनी गुजरात विद्यापीठात जागा मिळण्याची शक्यता आहे असे कळवून साबरमतीला त्यांस बोलावून घेतले. त्या ठिकाणी वल्लभभाई पटेल वगैरे मंडळींशी विचारविनिमय होऊन पुरातत्वमंदिरात धर्मानंदांची मासिक साडेतीनशे स्पयांवर नेमणूक झाली. पंडित शुक्लाची, रामनारायण पाठक, मौलवी अबदुल जाफर नाडावी, हरी नारायण आचार्य, वेचरदास दोशी, गोपालदास, जिन-विजयजी, अशी विद्वान मंडळी पुरातत्व-मंदिरात काम करण्यासाठी महात्माजींनी गोळा केली होती. या सर्वोना मासिक दोनशे-फ्लास स्पर्य वेतन द्यावयाचे ठरले होते. एण धर्मानंदांना मात्र त्यांची गरज लक्षात घेऊन शंभर स्पर्य जास्त देण्याचे महात्माजींनी ठरवले होते.

महारमाजींना मुनि जिनविजयजी अथवा धर्मानंद यांपैकी कोणीतरी एकाने पुरातत्त्व-मंदिराचे आचार्यपद स्वीकाराचे असे वाटत होते. मुनिजींना पुण्याच्या संस्थेची जबाबदारीही सांभाळावयाची होती. म्हणून धर्मानंदांना त्याबद्दछ विचारण्यात आले. पण 'हे स्थान स्वीकारून बडेजावाशिवाय काही साध्य होणार नाही ' असे धर्मानंदांना

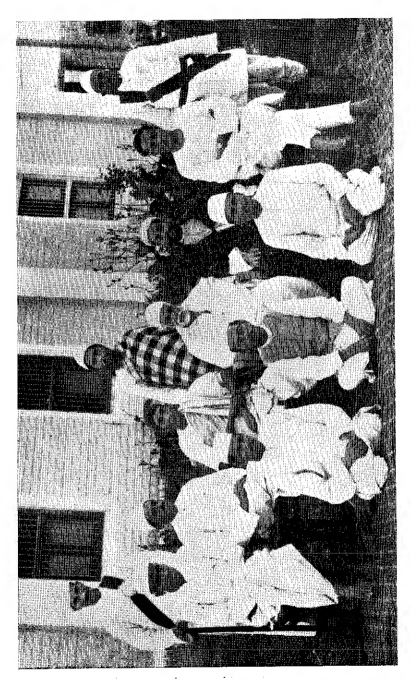


माणिक

दामोदर



9898



हरि नारायण आचार्य, मौलवी नाडावी, नेवरदास दोशी, प्रो. रसिकलाल पारेख, गोपालदास सुखलालनी, रामनारायण पाठक, मुनि जिनविजयजी, थर्मानंद, विद्यापीठ – पुरातस्व

बाटल्यामुळे, त्यांनी ते स्वीकारले नाही. १६ शेवटी मुनि जिनविजयजी आचार्य **श**ाले. १९२२ च्या नोव्हेंबर महिन्यापासून धर्मानंदांनी गुजरात विद्यापीठातील आपस्या कामास सहवात केली.

धर्मानंडांनी मंदिरात तीन वर्षे कार्ये केले. ते महाविद्यालयात एक दोन तास पाली शिकवत असत; आणि राहिलेला काळ संशोधनात घालवीत असत. 'बौद्ध संघाचा ' परिचय, समाधि-मार्ग ', 'बुद्धचरित ', हे ग्रंथ धर्मानंदांनी या काळातच लिहिले. प्रथम ते मराठीत लिहीत असत, आणि नंतर त्यांचे गुजरातीत भाषांतर करून प्रसिद्ध करण्यात येर्ड.

या तीन वर्षोच्या काळात त्यांचे सहकारी पंडित सुखलाळजी आणि पंडित बेचर-दासजी यांच्यामुळे धर्मानंदांचा जैन वाङ्मयाशी बराच परिचय झाला. त्रिपिटकात जैनांमंबंधी बराच मजकूर आहे. त्याचा नीट अर्थ समजून घेणे धर्मानंदांना यामुळे शक्य झाले. पंडित सुखलालजी यांनी आपस्या 'दर्शन अने चिंतन ' या ग्रंथात आपण पाली भाषेचा परिचय धर्मानंदांकडून करून घेतला असे लिहिले आहे. प्रा. रिसकलाल परिख हेही याच काळात धर्मानंदांकडून पाली भाषा शिकले. धर्मानंदांसंबी माहिती गोळा करण्याकरिता अहमदाबाद येथे प्रस्तुत लेखकाने मुनि जिन-विजयजी, पं. सुखलालजी, पं. बेचरदास दोशी, प्रा. रिसकलाल परिख, या धर्मानंदांच्या पुरातत्त्व मंदिरातील सहकाच्यांच्या मेटा घेतल्या. प्रा. पारीख सोइले तर इतर सर्व मंडळी आज ८० पेक्षा जास्त वयाची आहेत. "धर्मानंदांबरोबर घालवलेली तीन वर्षे, संशोधन, चर्चा, ज्ञानाची देवचेव, अशा प्रकार कानंदात गेली; आम्हाला त्यांच्यामुळे पुष्कळच गोध्टींचे ज्ञान मिळाले, " असे उद्गार त्यांनी प्रस्तुत लेखकाशी काढले.

### अमेरिकेच्या तिसऱ्या मेटीचे आमंत्रण

गुजरात विद्यापीठात कार्याम सुक्तात करून धर्मानंदांना आता तीन वर्षे पुरी झाली होती. याच दरम्यान त्यांना अमेरिकेस परत येण्याचे निमंत्रण करून डॉ. बुड्स यांचे पत्र आले. त्यात प्रो. त्यान्मन सेवानिवृत्त झाले असत्याचे कळवून, त्यामुळे 'विमुद्धिममा।'चे संस्करण पुरे करण्याची आलेली ही संधी स्वीकारण्याम त्यांस आग्रहपूर्वक लिहिले होते. 'विमुद्धिममा।चे ' संस्करण पुरे व्हावे असे धर्मानंदांना मनापासून वाटत होते. पण आता त्यांच्यापुढे आणली एक प्रश्न उपस्थित झाला होता. दामोदर यांचे अमेरिकेतील हायस्कृलचे शिक्षण पुरे झाले होते. एक तर त्याला परत बोलावून त्याच्या पुढील शिक्षणाची व्यवस्था येथेच करणे, अथवा तेथे जाऊन त्यास तेथील कोणत्याही विद्यापीठात प्रवेश मिळवून देणे, अगत्याचे होते. तेव्हा अमेरिकेस जाण्याचे ठग्ल्यास ज्या अनेक गोधींचा खुलासा करणे आवश्यक होते, त्यासंबंधी डॉ. बुड्स यांच्याशी

११. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ८ वें, २७ मार्च १९३८.

पत्रव्यवहारास धर्मानंदांनी सुरुवात केली. महात्मा गांधींच्या कानावर ही गोष्ट गेली होती. त्याबहलची चर्चा त्यांच्याशी करण्याची धर्मानंदांना याच समयास संधी मिळाली.

## गांधीजींशी चर्चा

गांधीजींशी धर्मानंदांची पहिली ओळख आचार्य कुपलानी यांनी करून दिली होती. धर्मानंद फर्युंसन कॉलेजात असताना कुपलानी पुण्याला आले होते. काकासाहेब कालेलकर यांच्या सांगण्यावरून त्यांनी धर्मानंदांची त्या वेळी भेट घेऊन त्यांची ओळख करून घेतली होती. त्यानंतर आणखी एक-दोन वेळा ते पुण्यास आले त्या वेळी धर्मानंदांनी त्यांस आपल्याकडे उतरवृन घेतले होते. अशा रीतीने दोषांची मैत्री खुळून आली. १९१६ साली गांधीजी पुण्यास आल्या वेळी कुपलानी त्यांच्याबरोबर होते. याच वेळी कुपलानींनी धर्मानंदांची गांधीजींशी ही पहिली भेट घडवून आली.

यानंतर धर्मानंद गुजरात विद्यापीठात काम करू लागस्यावर गांधीजींचा जास्त परिचय होण्याची त्यांस संधी मिळाली. १९२४ मध्ये पुण्यास ससून हॉस्पिटलमध्ये गांधीजींचे ऑपरेशन झाले. यावेळी मुनि जिनविजयजींबरोबर धर्मानंद त्यांच्या मेटीस गेले होते. या वेळी त्यांचा जो थोडासा संवाद झाला तो पुढीलप्रमाणे:

गांधीजी : तुसंगात शंकरलाल बँकर तुमन्या संबंधी बोलत असत. बौद्ध वाङ्मयाचे तुम्ही मोठे पंडित आहात असे ते म्हणत.

धर्मानंद : बौद्ध वाङ्मयाचा भी बराच अभ्यास केला आहे खरा; परंतु त्याचा रस जाणणारे आपण. भी नुसता भारवाही आहे! तुकारामबोवांनी म्हटले आहे, 'साखरेच्या गोण्या बैलाचिया पाठी, तयाशी शेवटी करबाडें, मालाचे पै पेटे वाहताती उंट। तयालागी काटे भक्षावया. ' १६

## धर्मसंकट

यानंतर थोड्याच दिवसांत गांधीर्जींची राहिलेली शिक्षा रद्द करण्यात आली आणि ते मुंबईस जुहूला शेट नरोत्तम मुरारजी यांच्या बंगल्यात जाऊन राहिले. त्या ठिकाणी आपल्या भेटीस गांधीर्जींनी धर्मानंदांना बोलावले. त्या वेळी त्यांच्यात जे बोलणे झाले, त्याची माहिती धर्मानंद पुढीलप्रमाणे देतात:

"… आणि त्याप्रमाणें मी त्यांना भेटलों. संध्याकाळची वेळ होती. मला वेऊन ते फिरावयास गेले. ही संधि साधून भगवद्गीतेसंबंधानें मी म्हणालों, 'आपण गीतेंत अहिंसा आहे, असें प्रतिपादन करतां तें मला पटत नाहीं. लोकमान्यांचें म्हणणें यापेक्षां सयुक्तिक दिसतें. अर्जुनानें आपस्या भाऊ-वंधांना मारण्याचें नाकारलें, तेव्हां श्रीकृष्णानें त्याला स्पदेश केला. अखेरीस

त्याचा मोह नष्ट झाला, आणि त्यानें आपल्या प्रतिपक्षीयांचा संहार केला. यांत अहिंसा कोठें येते, हें समजत नाहीं. अहिंसेला या ग्रंथाच्या आधारावर अवलंबून ठेवणें अगर्दींच धोक्याचें आहे. 'गाधीजी म्हणाले, 'मगवद्गीतेचा अर्थ मी निराळा समजतों. लोकमान्यांनीं केलेलें स्पष्टीकरण सर्वोनाच पसंत पडेल असें नाहीं. 'मी म्हणालों, 'या वादात आपण कां शिरावें १ निरिनराळ्या पंडितांनीं निरिनराळे अर्थ करून वाटेल तर भांडत रहावें. हा त्यांचा घंदा आहे. आपणाला सत्याच्या आणि अहिंसेच्या मार्गानें राजकारण कसें चालवता येतें हें सोदाहरण दाखवून द्यावयांचें आहे. त्याला ग्रंथांत आधार असो वा नसो. आपला प्रयोग लोकांना पटला म्हणजे झालें. '

"तेवढ्यावरच हा संवाद आटोपला, आणि त्यांनी एकाएकी मला प्रश्न केला की, 'तुम्ही पुन्हा परत अमेरिकेस जाण्याचा विचार कां करतां?' माझ्या उत्तराची बाट न पहातां ते म्हणाले, 'अमेरिका ही मोगभूमि आहे, हें मी जाणतों. ऐश-आरामाच्या वस्तु त्या देशांत पुष्कळ मिळतात. हें कशाला, इंग्लंड देश जरी अमेरिकाइतका संपन्न नाहीं तरी तेथें काय कमी चैन चालते? लंडनमध्यें कधीं चैनबाज खाने होत असतात; आणि त्यांत पैशांचा मयंकर चुराडा होतो. यास्तव पाश्चात्य देशांना मी भोगभूमि, आणि आमच्या देशाला मी कमैभूमि म्हणतों. कारण येथें भोगाचीं साधनें कमी असून आपत्या लोकांसाठीं कष्ट सहन करण्याला चांगली संधि आहे.'

"मी म्हणालों, 'माझा अमेरिकेला जाण्याचा हेतु भोग भोगण्याचा नव्हे. मी दोन खेपा, आणि सरासरी साडेपांच वर्षें अमेरिकेंत राहून आलों आहें. तेथले भोग मला कधींहि आवडले नाहींत. त्या भोगांपेक्षां येथें कष्ट सहन करणें मला अधिक मुखावह वाटेल. परंतु सध्या तशी संधि नाहीं, फर्युसन कॉलेजांत दरमहा पाऊणशें रुपयांवर सहा वर्षेपर्यंत मीं नोकरी केली. आणि आतां आपत्या नांवावर चाल्लेख्या गुजरात विद्यापीठांत येऊन मला दरमहा साडेतीनशें रुपये ध्यावे लगतात ही मोठीच आपत्ती वाटते. हिच्यामुळें माझ्या जिवाला चैन पढत नाहीं. मुलगा अमेरिकेंत नसता तर अगदीं योड्या पगारावर मला काम करता आलें असतें, आणि मी समाधानांत राहूं शकलों असतों. पण सध्यांच्या परिस्थितींत माझ्या मनांत वारंवार असा विचार येतों कीं, मुलांचें शिक्षण पुरें होईपर्यंत अमेरिकेंत राहुन पैसा कमवावा, व मग निर्देचत्र्यणें विद्यापीठाची सेवा करावी.

"गांधीजी म्हणाले, 'तुम्ही मोठा पगार वेतां याबद्दल मजपाशी कोणीच तकार केली नाहीं. ही तुमची स्वतःचीच तकार आहे. आणि ती मी समजूं शकतों. परंतु हैं धर्मसंकट आहे असें समजा.'" <sup>९३</sup>

१२. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ८ वे; २७ मार्च १९३८.